2023, Vol. 1, No. 1, pp. 26-33
E-ISSN: 3025-9452

rp PERSEPTIF: Jurnal limu Sosial dan Humaniora

Perbandingan Pandangan Hakikat Manusia antara Islam dan
Pemikiran Barat: Perspektif Teologis dan Filsafat

Alifah Fauziyah!®, Afdan Hakim?
(1,2) Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Agidah Al-Hasyimiyah, Indonesia

Abstrak: Pandangan tentang hakikat manusia merupakan tema fundamental dalam Atrticle history:

kajian teologi dan filsafat karena berperan sebagai dasar dalam memahami tujuan hidup, Received: 22 April 2023
moralitas, kebebasan, dan tanggung jawab manusia. Islam dan pemikiran Barat memiliki Revised: 28 June 2023
kerangka konseptual yang berbeda dalam memaknai hakikat manusia, baik dari aspek Accepted: 14 August 2023
ontologis, epistemologis, maupun aksiologis. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis Published: 24 August 2023
dan membandingkan pandangan tentang hakikat manusia dalam Islam dan pemikiran

Barat melalui perspektif teologis dan filsafat. Penelitian ini menggunakan pendekatan

kualitatif dengan metode studi pustaka melalui analisis komparatif terhadap sumber-

sumber teologis Islam serta karya filsafat Barat klasik dan kontemporer. Hasil kajian Kata kunci:

menunjukkan bahwa Islam memandang manusia sebagai makhluk ciptaan Tuhan yang hakikat manusia, Islam,
memiliki dimensi jasmani dan ruhani secara integral, dengan kebebasan yang selalu pemikiran Barat, teologi, filsafat
terikat pada tanggung jawab moral dan tujuan transendental. Sementara itu, pemikiran

Barat menampilkan beragam pandangan yang cenderung menempatkan manusia

sebagai subjek rasional dan otonom, dengan penekanan pada kebebasan individual dan

konstruksi makna secara imanen. Perbedaan pandangan tersebut berimplikasi pada

cara memahami kebebasan, moralitas, dan orientasi kehidupan manusia. Kajian ini

menegaskan pentingnya pendekatan komparatif untuk memperoleh pemahaman yang

lebih komprehensif mengenai hakikat manusia serta membuka ruang dialog antara

Islam dan pemikiran Barat dalam konteks pemikiran kontemporer.

Abstract: The concept of human nature is a fundamental theme in theology and philosophy Keyword:

as it forms the basis for understanding the purpose of life, morality, freedom, and human human nature, Islam, Western
responsibility. Islam and Western thought employ different conceptual frameworks in thought, theology, philosophy
interpreting human nature, particularly in ontological, epistemological, and axiological

aspects. This article aims to analyze and compare Islamic and Western perspectives on

human nature through theological and philosophical approaches. The study adopts a

qualitative method based on library research using comparative analysis of Islamic

theological sources and classical as well as contemporary Western philosophical works. The

findings indicate that Islam views human beings as creatures of God who possess integrated

physical and spiritual dimensions, with freedom inseparable from moral responsibility and

transcendental purpose. In contrast, Western thought presents diverse perspectives that

tend to emphasize human rationality and autonomy, highlighting individual freedom and the

immanent construction of meaning. These differing perspectives have significant

implications for understanding freedom, morality, and life orientation. This comparative

study underscores the importance of a balanced analytical approach to achieve a more

comprehensive understanding of human nature and to foster constructive dialogue between

Islamic and Western thought in contemporary intellectual discourse.

This is an open-access article under the CC-BY-SA License.

How to cite: Fauziyah, A., & Hakim, A. (2023). Perbandingan Pandangan Hakikat Manusia antara Islam dan Pemikiran Barat: Perspektif
Teologis dan Filsafat. PERSEPTIF: Jurnal limu Sosial dan Humaniora, 1(1), 26-33. https://doi.org/10.70716/perseptif.v1i1.349

PENDAHULUAN

Kajian mengenai hakikat manusia menempati posisi sentral dalam diskursus teologi dan filsafat
karena berfungsi sebagai fondasi konseptual bagi pemahaman tentang tujuan hidup, moralitas,
kebebasan, serta tanggung jawab manusia. Cara suatu tradisi intelektual mendefinisikan manusia tidak

P4 Corresponding author: alifahfauziyah@gmail.com Copyright © 2023, the author(s)


https://journal.kalibra.or.id/index.php/emis/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.70716/perseptif.v1i1.349
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PERSEPTIF: Jurnal limu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 26-33 E-ISSN: 3025-9452
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1il.349

hanya membentuk pandangan ontologis tentang eksistensi manusia, tetapi juga memengaruhi arah
pengembangan etika, sistem pendidikan, struktur sosial, dan orientasi peradaban. Oleh karena itu,
perbedaan konseptual mengenai hakikat manusia memiliki implikasi luas yang melampaui ranah teoritis
dan menyentuh praktik kehidupan sosial dan budaya secara konkret (Taylor, 2018).

Dalam konteks pemikiran kontemporer, pembahasan tentang hakikat manusia menjadi semakin
relevan seiring dengan munculnya berbagai krisis yang bersifat multidimensional. Krisis makna,
relativisme moral, dominasi rasionalitas instrumental, serta reduksi manusia menjadi entitas fungsional
merupakan fenomena yang banyak disoroti oleh para pemikir modern. Kondisi ini menunjukkan adanya
ketegangan antara kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi dengan kebutuhan manusia akan
orientasi nilai dan makna hidup yang lebih mendalam. Situasi tersebut menuntut kajian kritis terhadap
konsep manusia yang selama ini menjadi dasar pemikiran dan praktik dalam berbagai tradisi intelektual
(Hallag, 2019). Dalam perspektif Islam, hakikat manusia dipahami melalui kerangka teologis yang
menempatkan manusia sebagai makhluk ciptaan Tuhan yang memiliki dimensi jasmani dan ruhani
secara integral. Manusia tidak dipandang sebagai entitas yang berdiri sendiri secara otonom, melainkan
sebagai makhluk yang keberadaannya bergantung pada Tuhan dan terikat oleh tujuan transendental.
Konsep fitrah, akal, dan kehendak bebas menjadi elemen utama dalam antropologi Islam, yang
menunjukkan bahwa manusia memiliki potensi untuk mengenal kebenaran, mengembangkan
moralitas, dan menjalankan tanggung jawab etis dalam kehidupan (Kamali, 2016).

Pemahaman Islam tentang manusia juga menegaskan adanya relasi ontologis dan etis antara
manusia dan Tuhan. Relasi ini tidak meniadakan kebebasan manusia, tetapi justru memberikan
kerangka normatif yang mengarahkan kebebasan tersebut pada tujuan yang bermakna. Dalam Islam,
kebebasan selalu dipahami dalam konteks tanggung jawab moral dan penghambaan kepada Tuhan.
Oleh karena itu, konsep manusia dalam Islam bersifat holistik karena mengintegrasikan aspek spiritual,
rasional, dan sosial dalam satu kesatuan yang utuh (Hashim, 2019). Selain itu, Islam memandang
manusia sebagai khalifah di muka bumi, yaitu subjek moral yang diberi amanah untuk menjaga
keseimbangan kehidupan dan menegakkan nilai-nilai etis. Konsep kekhalifahan ini menegaskan bahwa
manusia memiliki peran aktif dalam membangun peradaban, tetapi tetap berada dalam batasan nilai
ilahiah. Dengan demikian, tujuan hidup manusia dalam Islam tidak bersifat sekuler atau semata-mata
duniawi, melainkan diarahkan pada pencapaian keseimbangan antara kebahagiaan dunia dan akhirat.
Perspektif ini memberikan dasar normatif yang kuat bagi pengembangan etika, pendidikan, dan
kehidupan sosial dalam kerangka Islam (Wani, 2017).

Berbeda dengan perspektif Islam, pemikiran Barat menunjukkan keragaman pandangan
mengenai hakikat manusia yang berkembang melalui dinamika sejarah filsafat. Sejak era filsafat Yunani
hingga pemikiran modern dan kontemporer, konsep manusia dalam tradisi Barat mengalami
pergeseran yang signifikan. Dalam filsafat Barat modern, khususnya pasca-Pencerahan, manusia
semakin dipahami sebagai subjek rasional dan otonom yang menjadi pusat penentuan makna dan nilai.
Rasionalitas dan kebebasan individu ditempatkan sebagai fondasi utama dalam memahami eksistensi
manusia (Taylor, 2018). Perkembangan ini ditandai oleh kecenderungan untuk memisahkan manusia
dari dimensi transendental dan otoritas keagamaan. Dalam banyak aliran filsafat Barat modern,
manusia dipandang memiliki kapasitas untuk menentukan tujuan hidupnya secara mandiri berdasarkan
rasio dan pengalaman empiris. Pandangan ini melahirkan berbagai aliran pemikiran seperti humanisme,

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License.


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PERSEPTIF: Jurnal limu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 26-33 E-ISSN: 3025-9452
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1il.349

rasionalisme, dan empirisme, yang menekankan peran manusia sebagai pusat realitas dan sumber nilai.
Konsekuensinya, dimensi metafisis dan spiritual sering kali mengalami marginalisasi atau ditafsirkan
ulang secara sekuler (Sahin, 2018).

Pada tahap selanjutnya, pemikiran Barat kontemporer, khususnya melalui eksistensialisme dan
humanisme sekuler, semakin menekankan subjektivitas dan kebebasan eksistensial manusia. Manusia
dipahami sebagai makhluk yang membentuk dirinya sendiri melalui pilihan-pilihan individual,
sementara makna hidup tidak lagi dianggap sebagai sesuatu yang diberikan, melainkan dikonstruksi
secara personal. Pergeseran ini memperkuat pandangan imanen tentang manusia, di mana dimensi
transendental tidak lagi menjadi rujukan utama dalam memahami eksistensi manusia (Hallag, 2019).
Perbedaan konseptual antara pandangan Islam dan pemikiran Barat mengenai hakikat manusia tidak
hanya bersifat teoretis, tetapi juga memiliki implikasi praktis yang signifikan. Perbedaan ini
memengaruhi cara memahami kebebasan, tanggung jawab, moralitas, serta orientasi kehidupan
manusia. Dalam Islam, kebebasan manusia selalu berada dalam bingkai etika dan tanggung jawab
transendental. Sebaliknya, dalam banyak aliran pemikiran Barat, kebebasan dipahami sebagai otonomi
eksistensial yang relatif bebas dari keterikatan metafisis. Perbedaan paradigma ini berdampak pada
pembentukan nilai-nilai sosial dan etika dalam kehidupan modern (Arif, 2023).

Meskipun kajian tentang hakikat manusia dalam Islam dan pemikiran Barat telah banyak
dilakukan, sebagian besar penelitian cenderung membahas kedua perspektif tersebut secara terpisah.
Kajian yang mengintegrasikan analisis teologis Islam dan filsafat Barat dalam satu kerangka komparatif
yang sistematis masih relatif terbatas. Padahal, pendekatan komparatif diperlukan untuk memahami
secara lebih mendalam perbedaan ontologis, epistemologis, dan aksiologis yang mendasari kedua
pandangan tersebut. Tanpa pendekatan komparatif yang seimbang, perbedaan konseptual ini
berpotensi dipahami secara parsial dan kurang kontekstual (Wani, 2018). Selain itu, kajian komparatif
yang ada sering kali belum menempatkan dialog antara Islam dan pemikiran Barat dalam konteks
tantangan pemikiran kontemporer. Padahal, dialog konseptual antara kedua tradisi ini penting untuk
merespons persoalan kemanusiaan modern, seperti krisis moral, alienasi, dan hilangnya orientasi
transendental dalam kehidupan sosial. Dalam konteks ini, pemahaman yang komprehensif tentang
hakikat manusia menjadi prasyarat bagi pengembangan kerangka etika dan pendidikan yang lebih
seimbang dan berkelanjutan (Hidayat & Rosyada, 2024).

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis dan
membandingkan pandangan tentang hakikat manusia dalam Islam dan pemikiran Barat melalui
perspektif teologis dan filsafat. Analisis difokuskan pada perbedaan dan persamaan dalam memahami
dimensi ontologis, epistemologis, dan aksiologis manusia. Dengan pendekatan komparatif, penelitian
ini berupaya mengungkap dasar konseptual yang melandasi masing-masing pandangan serta
implikasinya terhadap pemahaman tentang kebebasan, moralitas, dan tujuan hidup manusia. Kajian ini
diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan diskursus antropologi
keagamaan dan filsafat manusia, khususnya dalam konteks pemikiran Islam dan Barat kontemporer.
Selain itu, penelitian ini juga diharapkan dapat membuka ruang dialog yang lebih konstruktif antara
kedua tradisi pemikiran tersebut, sehingga mampu menghasilkan pemahaman yang lebih komprehensif
dan reflektif tentang hakikat manusia dalam menghadapi tantangan kemanusiaan di era global.

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License.


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PERSEPTIF: Jurnal limu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 26-33 E-ISSN: 3025-9452
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1il.349

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library
research). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian berfokus pada analisis konseptual dan
interpretatif terhadap pandangan hakikat manusia dalam Islam dan pemikiran Barat. Dalam kajian
filsafat dan teologi, studi pustaka dipandang sebagai metode yang tepat untuk menelaah gagasan,
konsep, dan argumen yang berkembang dalam tradisi pemikiran tertentu secara mendalam dan
sistematis, sebagaimana dijelaskan oleh Zed (2018).

Sumber data penelitian terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder. Sumber primer meliputi
teks-teks teologis Islam serta karya filsafat Barat klasik dan kontemporer yang membahas konsep
hakikat manusia, eksistensi, kebebasan, dan tujuan hidup. Sumber sekunder berupa buku akademik
dan artikel jurnal ilmiah yang mengkaji antropologi teologis dan filsafat manusia dalam perspektif Islam
dan Barat, khususnya publikasi yang terbit dalam sepuluh tahun terakhir. Pemilihan sumber dilakukan
secara selektif dengan mempertimbangkan relevansi tema, otoritas akademik penulis, serta
kontribusinya terhadap diskursus keilmuan kontemporer, sejalan dengan prinsip penelitian kualitatif
yang menekankan kedalaman analisis (Creswell & Poth, 2018).

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara sistematis dari sumber
cetak maupun basis data jurnal ilmiah daring. Literatur yang telah dikumpulkan kemudian dianalisis
menggunakan analisis isi (content analysis) untuk mengidentifikasi konsep-konsep kunci, pola
argumentasi, serta perbedaan dan persamaan pandangan tentang hakikat manusia dalam Islam dan
pemikiran Barat. Analisis isi digunakan karena memungkinkan peneliti memahami makna dan struktur
pemikiran yang terkandung dalam teks secara kontekstual dan kritis (Krippendorff, 2019).

Analisis data dilakukan dengan pendekatan komparatif-filosofis, yaitu membandingkan
pandangan Islam dan pemikiran Barat berdasarkan aspek ontologis, epistemologis, dan aksiologis.
Pendekatan ini bertujuan untuk mengungkap dasar-dasar filosofis dan teologis yang melandasi masing-
masing pandangan, serta implikasinya terhadap pemahaman tentang kebebasan, moralitas, dan
tanggung jawab manusia. Hasil analisis kemudian disajikan dalam bentuk narasi akademik yang
argumentatif dan koheren, sehingga mampu memberikan pemahaman yang komprehensif mengenai
perbedaan dan titik temu antara kedua perspektif.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pandangan Islam tentang Hakikat Manusia

Hasil kajian menunjukkan bahwa Islam memandang manusia sebagai makhluk ciptaan Tuhan
yang memiliki struktur eksistensial yang bersifat integral. Manusia tidak dipahami secara terpisah
antara dimensi jasmani dan ruhani, melainkan sebagai satu kesatuan ontologis yang saling terkait.
Perspektif ini menolak reduksi manusia menjadi entitas biologis, psikologis, atau rasional semata.
Dalam kerangka teologis Islam, hakikat manusia hanya dapat dipahami secara utuh apabila diletakkan
dalam relasinya dengan Tuhan sebagai Pencipta dan sumber nilai (Kamali, 2016).

Konsep fitrah menempati posisi sentral dalam pemahaman Islam tentang manusia. Fitrah
dipahami sebagai potensi dasar yang dianugerahkan Tuhan kepada manusia, yang memungkinkan
manusia untuk mengenal kebenaran, mengembangkan moralitas, dan mengarahkan dirinya kepada
kebaikan. Fitrah tidak dipahami sebagai kondisi netral tanpa arah, melainkan sebagai kecenderungan
positif yang bersifat normatif. Dalam konteks ini, manusia memiliki kapasitas bawaan untuk

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License.


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PERSEPTIF: Jurnal limu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 26-33 E-ISSN: 3025-9452
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1il.349

membedakan antara yang benar dan yang salah, meskipun realisasi kapasitas tersebut sangat
dipengarubhi oleh lingkungan dan pendidikan (Arif, 2023).

Selain fitrah, akal juga memiliki peran penting dalam struktur hakikat manusia menurut Islam.
Akal berfungsi sebagai instrumen epistemologis yang memungkinkan manusia memahami realitas,
menimbang nilai, dan mengambil keputusan moral. Namun, Islam tidak menempatkan akal sebagai
otoritas tertinggi yang berdiri sendiri. Akal selalu beroperasi dalam bingkai wahyu dan nilai ilahiah,
sehingga kebebasan berpikir tidak berujung pada relativisme moral. Relasi antara akal dan wahyu ini
menunjukkan bahwa Islam mengakui rasionalitas manusia, tetapi tetap menegaskan batasan normatif
yang bersumber dari Tuhan (Hashim, 2019).

Islam juga menegaskan bahwa manusia memiliki kehendak bebas yang memungkinkan dirinya
memilih dan bertindak secara sadar. Kehendak bebas ini menjadi dasar bagi tanggung jawab moral
manusia. Setiap tindakan manusia memiliki konsekuensi etis dan spiritual, baik dalam kehidupan dunia
maupun akhirat. Oleh karena itu, kebebasan dalam Islam tidak dipahami sebagai otonomi absolut,
melainkan sebagai kebebasan yang bertanggung jawab. Kebebasan selalu dikaitkan dengan amanah
dan pertanggungjawaban di hadapan Tuhan (Wani, 2017).

Konsep kekhalifahan semakin memperjelas posisi manusia dalam pandangan Islam. Sebagai
khalifah di muka bumi, manusia diberi mandat untuk mengelola kehidupan dan menjaga keseimbangan
alam berdasarkan nilai-nilai etis. Mandat ini menunjukkan bahwa manusia memiliki peran aktif dalam
membangun peradaban, tetapi peran tersebut tidak bersifat eksploitatif atau dominatif. Kekhalifahan
mengandung dimensi moral yang menuntut manusia untuk bertindak adil, bertanggung jawab, dan
berorientasi pada kemaslahatan bersama. Dengan demikian, hakikat manusia dalam Islam selalu terkait
dengan dimensi sosial dan etis (Kamali, 2016).

Tujuan hidup manusia dalam Islam juga menjadi bagian integral dari pemahaman tentang hakikat
manusia. Islam memandang tujuan hidup manusia sebagai pencapaian kebahagiaan yang seimbang
antara dunia dan akhirat. Kebahagiaan tidak dipahami secara hedonistik atau materialistik, melainkan
sebagai kondisi kebermaknaan hidup yang didasarkan pada kedekatan dengan Tuhan dan kepatuhan
terhadap nilai moral. Perspektif ini menempatkan kehidupan dunia sebagai sarana, bukan tujuan akhir.
Dengan demikian, orientasi transendental menjadi ciri utama antropologi Islam (Wani, 2018).

Pandangan Pemikiran Barat tentang Hakikat Manusia

Berbeda dengan Islam, pemikiran Barat menampilkan spektrum pandangan yang luas dan
dinamis mengenai hakikat manusia. Hasil kajian menunjukkan bahwa pemikiran Barat tidak memiliki
satu kerangka tunggal dalam memahami manusia, melainkan berkembang melalui berbagai aliran
filsafat yang sering kali saling berseberangan. Namun, terdapat kecenderungan umum dalam pemikiran
Barat modern yang menempatkan manusia sebagai subjek rasional dan otonom (Taylor, 2018).

Dalam filsafat Barat modern, rasionalitas menjadi elemen utama dalam mendefinisikan manusia.
Manusia dipahami sebagai makhluk berpikir yang mampu memahami realitas melalui akal dan
pengalaman empiris. Pandangan ini menguat sejak era Pencerahan, ketika otoritas keagamaan mulai
digantikan oleh rasio sebagai sumber pengetahuan dan legitimasi nilai. Dalam kerangka ini, manusia
dipandang memiliki kapasitas untuk menentukan kebenaran dan tujuan hidupnya secara mandiri
(Taylor, 2018).

Humanisme Barat semakin mempertegas posisi manusia sebagai pusat realitas. Manusia
diposisikan sebagai ukuran segala sesuatu, sementara nilai dan makna hidup dianggap bersumber dari

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License.


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PERSEPTIF: Jurnal limu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 26-33 E-ISSN: 3025-9452
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1il.349

pengalaman manusia itu sendiri. Konsekuensinya, dimensi transendental tidak lagi menjadi rujukan
utama dalam memahami hakikat manusia. Pergeseran ini melahirkan pandangan tentang manusia yang
lebih imanen, di mana kehidupan dipahami dalam kerangka duniawi dan temporal (Hallag, 2019).

Pada perkembangan berikutnya, pemikiran Barat kontemporer, khususnya eksistensialisme,
menekankan subjektivitas dan kebebasan eksistensial manusia. Manusia dipahami sebagai makhluk
yang tidak memiliki esensi tetap, melainkan membentuk dirinya melalui pilihan-pilihan yang diambil
dalam kehidupan. Makna hidup tidak dianggap sebagai sesuatu yang telah ditentukan, tetapi sebagai
hasil konstruksi individual. Pandangan ini memberikan penekanan kuat pada tanggung jawab personal,
tetapi juga membuka ruang bagi relativisme nilai (Sahin, 2018).

Dalam konteks ini, kebebasan menjadi konsep sentral dalam antropologi Barat. Kebebasan
dipahami sebagai otonomi individu untuk menentukan hidupnya sendiri tanpa keterikatan pada
otoritas metafisis. Pandangan ini memberikan kontribusi besar terhadap pengembangan hak asasi
manusia, demokrasi, dan kebebasan berpikir. Namun, penguatan otonomi individu juga berpotensi
melemahkan kerangka moral kolektif apabila tidak disertai dengan landasan etis yang kokoh (Hallaqg,
2019).

Pemikiran Barat kontemporer juga menunjukkan kecenderungan untuk memahami manusia
secara fragmentaris. Pendekatan ilmiah modern sering kali memisahkan manusia ke dalam aspek
biologis, psikologis, dan sosial, tanpa integrasi yang utuh. Meskipun pendekatan ini menghasilkan
kemajuan signifikan dalam ilmu pengetahuan, ia juga berisiko mereduksi kompleksitas manusia. Dalam
banyak kasus, manusia dipahami lebih sebagai objek analisis daripada subjek moral yang memiliki
tujuan transendental (Arif, 2023).

Analisis Komparatif antara Islam dan Pemikiran Barat

Analisis komparatif menunjukkan bahwa perbedaan antara pandangan Islam dan pemikiran Barat
tentang hakikat manusia berakar pada perbedaan ontologis yang mendasar. Islam memandang manusia
sebagai makhluk yang keberadaannya bergantung pada Tuhan, sementara pemikiran Barat modern
cenderung memandang manusia sebagai entitas otonom yang berdiri sendiri. Perbedaan ontologis ini
memengaruhi cara masing-masing tradisi memahami makna hidup, kebebasan, dan tanggung jawab
(Wani, 2017).

Dari aspek epistemologis, Islam mengintegrasikan wahyu dan akal sebagai sumber pengetahuan
tentang manusia. Akal diakui perannya, tetapi tidak dilepaskan dari bimbingan nilai ilahiah. Sebaliknya,
pemikiran Barat modern lebih menekankan rasio dan pengalaman empiris sebagai sumber utama
pengetahuan. Perbedaan ini menghasilkan cara pandang yang berbeda dalam menilai kebenaran dan
membangun sistem nilai (Taylor, 2018).

Pada aspek aksiologis, Islam menempatkan nilai moral sebagai bagian integral dari tujuan hidup
manusia. Nilai tidak dipandang sebagai konstruksi subjektif semata, melainkan sebagai prinsip normatif
yang memiliki dasar transendental. Dalam pemikiran Barat, nilai sering kali dipahami sebagai hasil
konsensus sosial atau pilihan individual. Perbedaan ini berimplikasi pada cara memahami etika, hukum,
dan tanggung jawab sosial (Hidayat & Rosyada, 2024).

Analisis ini juga menunjukkan bahwa Islam memandang kebebasan manusia dalam bingkai etika
dan tanggung jawab transendental. Kebebasan tidak dilepaskan dari tujuan moral dan penghambaan
kepada Tuhan. Sebaliknya, pemikiran Barat cenderung memahami kebebasan sebagai otonomi
eksistensial yang relatif bebas dari keterikatan metafisis. Perbedaan paradigma ini berdampak pada

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License.


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PERSEPTIF: Jurnal limu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 26-33 E-ISSN: 3025-9452
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1il.349

orientasi kehidupan manusia modern, khususnya dalam menghadapi persoalan moral dan spiritual
(Sahin, 2018).

Meskipun terdapat perbedaan mendasar, kajian ini juga menemukan adanya titik temu antara
Islam dan pemikiran Barat. Keduanya sama-sama mengakui pentingnya tanggung jawab manusia atas
tindakannya. Islam menekankan pertanggungjawaban di hadapan Tuhan, sementara pemikiran Barat
menekankan tanggung jawab terhadap diri sendiri dan masyarakat. Titik temu ini menunjukkan adanya
ruang dialog konseptual yang dapat dikembangkan lebih lanjut (Hallag, 2019).

Implikasi terhadap Pemikiran dan Kehidupan Kontemporer

Hasil kajian ini menunjukkan bahwa perbedaan pandangan tentang hakikat manusia memiliki
implikasi yang luas terhadap kehidupan kontemporer. Pandangan Islam yang holistik menawarkan
kerangka konseptual yang menyeimbangkan kebebasan dan tanggung jawab, serta mengintegrasikan
dimensi spiritual dan rasional. Kerangka ini relevan dalam merespons krisis makna dan alienasi yang
banyak dialami masyarakat modern (Kamali, 2016).

Di sisi lain, pemikiran Barat memberikan kontribusi penting dalam pengembangan kesadaran
kritis, kebebasan individu, dan penghargaan terhadap hak asasi manusia. Kontribusi ini memiliki nilai
signifikan dalam konteks kehidupan sosial dan politik modern. Namun, tanpa integrasi dimensi
transendental dan etika yang kuat, kebebasan dapat kehilangan arah normatif dan berpotensi
melahirkan relativisme moral (Hallag, 2019).

Oleh karena itu, dialog antara pandangan Islam dan pemikiran Barat mengenai hakikat manusia
menjadi kebutuhan intelektual yang mendesak. Dialog ini tidak dimaksudkan untuk menyeragamkan
perbedaan, tetapi untuk memperkaya pemahaman tentang manusia melalui pertukaran gagasan yang
kritis dan reflektif. Dengan pendekatan dialogis, kedua tradisi dapat saling melengkapi dalam
merespons tantangan kemanusiaan kontemporer (Wani, 2018).

Secara keseluruhan, hasil dan pembahasan ini menegaskan bahwa pemahaman tentang hakikat
manusia tidak dapat dilepaskan dari kerangka nilai dan pandangan dunia yang melandasinya.
Perbandingan antara Islam dan pemikiran Barat memberikan wawasan yang lebih komprehensif
tentang kompleksitas manusia, sekaligus membuka peluang bagi pengembangan kerangka antropologi
yang lebih seimbang dan berorientasi pada kemaslahatan manusia secara menyeluruh.

KESIMPULAN

Kajian ini menunjukkan bahwa pandangan Islam dan pemikiran Barat tentang hakikat manusia
dibangun di atas kerangka teologis dan filosofis yang berbeda. Islam memandang manusia sebagai
makhluk ciptaan Tuhan yang memiliki dimensi jasmani dan ruhani secara integral, dengan kebebasan
yvang selalu disertai tanggung jawab moral dan orientasi transendental. Pandangan ini menempatkan
manusia dalam relasi yang erat dengan Tuhan dan nilai-nilai etis sebagai dasar tujuan hidup. Sebaliknya,
pemikiran Barat cenderung menekankan rasionalitas, kebebasan, dan otonomi manusia sebagai subjek
penentu makna kehidupan. Meskipun pandangan ini berkontribusi pada berkembangnya kesadaran
kritis dan kebebasan individu, pengurangan dimensi transendental berpotensi menimbulkan krisis
makna dan relativisme moral dalam kehidupan modern. Dengan demikian, perbandingan ini
menegaskan bahwa dialog antara Islam dan pemikiran Barat penting untuk membangun pemahaman
yang lebih komprehensif tentang hakikat manusia. Integrasi nilai spiritual, rasionalitas, dan tanggung
jawab etis dapat menjadi landasan reflektif dalam merespons tantangan kemanusiaan kontemporer.

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License.


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PERSEPTIF: Jurnal limu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 26-33 E-ISSN: 3025-9452
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1il.349

DAFTAR PUSTAKA

Arif, S. (2023). Rethinking the concept of fitra. American Journal of Islam and Society, 40(3-4), 123-142.
https://doi.org/10.35632/ajis.v40i3-4.3189

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design (4th ed.). SAGE Publications.

Fantlova, Z. (2023). De-Westernisasi konsep manusia: Analisis interpretasi akademik terhadap Syed Naquib
Al-Attas.  Refleksi:  Jurnal  Filsafat dan  Pemikiran  Keislaman, 22(2), 59-82.
https://doi.org/10.14421/ref.2022.2202-01

Hallag, W. B. (2019). Reforming modernity. Columbia University Press.

Hashim, R. (2019). Educational dualism in Malaysia. Oxford University Press.

Hidayat, A., & Rosyada, D. (2024). Analisis perbandingan konsep pendidikan Islam dan Barat. Religion,
Education, and Social Laa Roiba Journal (RESLA)J), 6(9), 2529-2546.
https://doi.org/10.47467/reslaj.v6i9.2529

Ibrahim Ozdemir & A. B. Keldinova (2022). Philosophical understanding of the relationship between man,
God and  nature. KazMU Habarshysy. Sadsattanu  seridsy, 79(1), 1-12.
https://doi.org/10.26577/ipcp.2022.v79.i1.02

Javaid, M. N., & Sheikh, S. 1. (2023). Totalitarian view of progression: A study in Islamic and Western
perspectives. Al-Wifaq, 4(2), u7-u21. https://doi.org/10.55603/alwifaq.v4i2.u7

Julijar, J., Mahmud, S., & Ulhusni, S. (2024). Konsep fitrah menurut Islam dan teori tabula rasa John Locke.
Fitrah, 6(1), 1-14. https://doi.org/10.22373/fitrah.v6i1.6075

Kamali, M. H. (2016). The middle path of moderation in Islam. Oxford University Press.

Khan, T. S. (2025). Human nature and divine purpose: Contrasting ontologies in Islamic and Western
philosophy. Inverge Journal of Social Sciences, 4(3), 90-97. https://doi.org/10.63544/ijss.v4i3.147

Krippendorff, K. (2019). Content analysis: An introduction to its methodology (4th ed.). SAGE
Publications.

Ozdemir, |., & Keldinova, A. B. (2022). Philosophical understanding of the relationship between man, God
and nature. KazMU Habarshysy: Sadsattanu seridsy, 79(1), 1-12.
https://doi.org/10.26577/jpcp.2022.v79.i1.02

Rasyid, H., Salsa Nabila, A., & Idris, N. R. N. (2023). Hakikat manusia dalam pandangan Islam:
Kesejahteraan dan kesetaraan. At-Tuhfah, 12(2), 152-170.
https://doi.org/10.32665/attuhfah.v12i2.2488

Sahin, A. (2018). Education, ethics and Islam. Kube Publishing.

Sandimula, N. S. (2023). De-Westernisasi konsep manusia: Menelaah konsep Syed Naquib Al-Attas tentang
hakikat manusia. Refleksi: Jurnal Filsafat dan Pemikiran Keislaman, 22(2), 35-58.
https://doi.org/10.14421/ref.v22i2.3918

Saputra, A., Triani, E., & Nasution, N. F. (2024). Human nature in building social relationships: Perspective
of Hasan  Hanafi  Islamic  theology. Ekklesiastikos ~ Faros, 105, 105-120.
https://doi.org/10.46222/pharosjot.105.510

Sugiyono. (2020). Metode penelitian kualitatif. Alfabeta.

Taylor, C. (2018). A secular age. Harvard University Press.

Wani, G. Q. (2017). Islamic perspectives on human nature: Ibn Ashur’s fitra-based theory of maqasid al-
shari‘ah. Islam and Civilisational Renewal, 8(2), 197-213. https://doi.org/10.52282/ICR.V812.197

Wani, G. Q. (2018). Islamic perspectives on human nature: Ibn ‘ashar’s fitrah-based theory of maqasid al-
shariah [Monograph). Leiden: Brill. https://doi.org/10.12816/0041996

Yildiz, I. (2024). insanin iic hdli: Beseriyet, ademiyet ve insan-1 kamil. Cankiri Karatekin Universitesi
Karatekin Edebiyat Fakiiltesi Dergisi, 12(2), 1-17. https://doi.org/10.57115/karefad.1520072

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License.


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.35632/ajis.v40i3-4.3189
https://doi.org/10.14421/ref.2022.2202-01
https://doi.org/10.47467/reslaj.v6i9.2529
https://doi.org/10.26577/jpcp.2022.v79.i1.02
https://doi.org/10.55603/alwifaq.v4i2.u7
https://doi.org/10.22373/fitrah.v6i1.6075
https://doi.org/10.63544/ijss.v4i3.147
https://doi.org/10.26577/jpcp.2022.v79.i1.02
https://doi.org/10.32665/attuhfah.v12i2.2488
https://doi.org/10.14421/ref.v22i2.3918
https://doi.org/10.46222/pharosjot.105.510
https://doi.org/10.52282/ICR.V8I2.197
https://doi.org/10.12816/0041996
https://doi.org/10.57115/karefad.1520072

