
 

PERSEPTIF: Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora 
2023, Vol. 1, No. 1, pp. 26-33 

E-ISSN: 3025-9452 
 

 

 Corresponding author: alifahfauziyah@gmail.com    Copyright © 2023, the author(s) 

 
 

26 

Perbandingan Pandangan Hakikat Manusia antara Islam dan 
Pemikiran Barat: Perspektif Teologis dan Filsafat 

 
Alifah Fauziyah1, Afdan Hakim2 

(1,2) Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Aqidah Al-Hasyimiyah, Indonesia 
 

Abstrak: Pandangan tentang hakikat manusia merupakan tema fundamental dalam 
kajian teologi dan filsafat karena berperan sebagai dasar dalam memahami tujuan hidup, 
moralitas, kebebasan, dan tanggung jawab manusia. Islam dan pemikiran Barat memiliki 
kerangka konseptual yang berbeda dalam memaknai hakikat manusia, baik dari aspek 
ontologis, epistemologis, maupun aksiologis. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis 
dan membandingkan pandangan tentang hakikat manusia dalam Islam dan pemikiran 
Barat melalui perspektif teologis dan filsafat. Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif dengan metode studi pustaka melalui analisis komparatif terhadap sumber-
sumber teologis Islam serta karya filsafat Barat klasik dan kontemporer. Hasil kajian 
menunjukkan bahwa Islam memandang manusia sebagai makhluk ciptaan Tuhan yang 
memiliki dimensi jasmani dan ruhani secara integral, dengan kebebasan yang selalu 
terikat pada tanggung jawab moral dan tujuan transendental. Sementara itu, pemikiran 
Barat menampilkan beragam pandangan yang cenderung menempatkan manusia 
sebagai subjek rasional dan otonom, dengan penekanan pada kebebasan individual dan 
konstruksi makna secara imanen. Perbedaan pandangan tersebut berimplikasi pada 
cara memahami kebebasan, moralitas, dan orientasi kehidupan manusia. Kajian ini 
menegaskan pentingnya pendekatan komparatif untuk memperoleh pemahaman yang 
lebih komprehensif mengenai hakikat manusia serta membuka ruang dialog antara 
Islam dan pemikiran Barat dalam konteks pemikiran kontemporer. 

Abstract: The concept of human nature is a fundamental theme in theology and philosophy 
as it forms the basis for understanding the purpose of life, morality, freedom, and human 
responsibility. Islam and Western thought employ different conceptual frameworks in 
interpreting human nature, particularly in ontological, epistemological, and axiological 
aspects. This article aims to analyze and compare Islamic and Western perspectives on 
human nature through theological and philosophical approaches. The study adopts a 
qualitative method based on library research using comparative analysis of Islamic 
theological sources and classical as well as contemporary Western philosophical works. The 
findings indicate that Islam views human beings as creatures of God who possess integrated 
physical and spiritual dimensions, with freedom inseparable from moral responsibility and 
transcendental purpose. In contrast, Western thought presents diverse perspectives that 
tend to emphasize human rationality and autonomy, highlighting individual freedom and the 
immanent construction of meaning. These differing perspectives have significant 
implications for understanding freedom, morality, and life orientation. This comparative 
study underscores the importance of a balanced analytical approach to achieve a more 
comprehensive understanding of human nature and to foster constructive dialogue between 
Islamic and Western thought in contemporary intellectual discourse. 

Article history: 
Received: 22 April 2023 
Revised: 28 June 2023 
Accepted: 14 August 2023 
Published: 24 August 2023 
 
 
 
Kata kunci: 
hakikat manusia, Islam, 
pemikiran Barat, teologi, filsafat 
 
 
 
 
 
 
 
 

Keyword:  
human nature, Islam, Western 
thought, theology, philosophy 

This is an open-access article under the CC-BY-SA License. 

 

How to cite:  Fauziyah, A., & Hakim, A. (2023). Perbandingan Pandangan Hakikat Manusia antara Islam dan Pemikiran Barat: Perspektif 
Teologis dan Filsafat. PERSEPTIF: Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora, 1(1), 26–33. https://doi.org/10.70716/perseptif.v1i1.349 
 

PENDAHULUAN 

Kajian mengenai hakikat manusia menempati posisi sentral dalam diskursus teologi dan filsafat 
karena berfungsi sebagai fondasi konseptual bagi pemahaman tentang tujuan hidup, moralitas, 
kebebasan, serta tanggung jawab manusia. Cara suatu tradisi intelektual mendefinisikan manusia tidak 

https://journal.kalibra.or.id/index.php/emis/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.70716/perseptif.v1i1.349
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


PERSEPTIF: Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 26-33 
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1i1.349 

E-ISSN: 3025-9452 

 

 

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License. 

 
 

27 

hanya membentuk pandangan ontologis tentang eksistensi manusia, tetapi juga memengaruhi arah 
pengembangan etika, sistem pendidikan, struktur sosial, dan orientasi peradaban. Oleh karena itu, 
perbedaan konseptual mengenai hakikat manusia memiliki implikasi luas yang melampaui ranah teoritis 
dan menyentuh praktik kehidupan sosial dan budaya secara konkret (Taylor, 2018). 

Dalam konteks pemikiran kontemporer, pembahasan tentang hakikat manusia menjadi semakin 
relevan seiring dengan munculnya berbagai krisis yang bersifat multidimensional. Krisis makna, 
relativisme moral, dominasi rasionalitas instrumental, serta reduksi manusia menjadi entitas fungsional 
merupakan fenomena yang banyak disoroti oleh para pemikir modern. Kondisi ini menunjukkan adanya 
ketegangan antara kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi dengan kebutuhan manusia akan 
orientasi nilai dan makna hidup yang lebih mendalam. Situasi tersebut menuntut kajian kritis terhadap 
konsep manusia yang selama ini menjadi dasar pemikiran dan praktik dalam berbagai tradisi intelektual 
(Hallaq, 2019). Dalam perspektif Islam, hakikat manusia dipahami melalui kerangka teologis yang 
menempatkan manusia sebagai makhluk ciptaan Tuhan yang memiliki dimensi jasmani dan ruhani 
secara integral. Manusia tidak dipandang sebagai entitas yang berdiri sendiri secara otonom, melainkan 
sebagai makhluk yang keberadaannya bergantung pada Tuhan dan terikat oleh tujuan transendental. 
Konsep fitrah, akal, dan kehendak bebas menjadi elemen utama dalam antropologi Islam, yang 
menunjukkan bahwa manusia memiliki potensi untuk mengenal kebenaran, mengembangkan 
moralitas, dan menjalankan tanggung jawab etis dalam kehidupan (Kamali, 2016). 

Pemahaman Islam tentang manusia juga menegaskan adanya relasi ontologis dan etis antara 
manusia dan Tuhan. Relasi ini tidak meniadakan kebebasan manusia, tetapi justru memberikan 
kerangka normatif yang mengarahkan kebebasan tersebut pada tujuan yang bermakna. Dalam Islam, 
kebebasan selalu dipahami dalam konteks tanggung jawab moral dan penghambaan kepada Tuhan. 
Oleh karena itu, konsep manusia dalam Islam bersifat holistik karena mengintegrasikan aspek spiritual, 
rasional, dan sosial dalam satu kesatuan yang utuh (Hashim, 2019). Selain itu, Islam memandang 
manusia sebagai khalifah di muka bumi, yaitu subjek moral yang diberi amanah untuk menjaga 
keseimbangan kehidupan dan menegakkan nilai-nilai etis. Konsep kekhalifahan ini menegaskan bahwa 
manusia memiliki peran aktif dalam membangun peradaban, tetapi tetap berada dalam batasan nilai 
ilahiah. Dengan demikian, tujuan hidup manusia dalam Islam tidak bersifat sekuler atau semata-mata 
duniawi, melainkan diarahkan pada pencapaian keseimbangan antara kebahagiaan dunia dan akhirat. 
Perspektif ini memberikan dasar normatif yang kuat bagi pengembangan etika, pendidikan, dan 
kehidupan sosial dalam kerangka Islam (Wani, 2017). 

Berbeda dengan perspektif Islam, pemikiran Barat menunjukkan keragaman pandangan 
mengenai hakikat manusia yang berkembang melalui dinamika sejarah filsafat. Sejak era filsafat Yunani 
hingga pemikiran modern dan kontemporer, konsep manusia dalam tradisi Barat mengalami 
pergeseran yang signifikan. Dalam filsafat Barat modern, khususnya pasca-Pencerahan, manusia 
semakin dipahami sebagai subjek rasional dan otonom yang menjadi pusat penentuan makna dan nilai. 
Rasionalitas dan kebebasan individu ditempatkan sebagai fondasi utama dalam memahami eksistensi 
manusia (Taylor, 2018). Perkembangan ini ditandai oleh kecenderungan untuk memisahkan manusia 
dari dimensi transendental dan otoritas keagamaan. Dalam banyak aliran filsafat Barat modern, 
manusia dipandang memiliki kapasitas untuk menentukan tujuan hidupnya secara mandiri berdasarkan 
rasio dan pengalaman empiris. Pandangan ini melahirkan berbagai aliran pemikiran seperti humanisme, 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


PERSEPTIF: Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 26-33 
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1i1.349 

E-ISSN: 3025-9452 

 

 

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License. 

 
 

28 

rasionalisme, dan empirisme, yang menekankan peran manusia sebagai pusat realitas dan sumber nilai. 
Konsekuensinya, dimensi metafisis dan spiritual sering kali mengalami marginalisasi atau ditafsirkan 
ulang secara sekuler (Sahin, 2018). 

Pada tahap selanjutnya, pemikiran Barat kontemporer, khususnya melalui eksistensialisme dan 
humanisme sekuler, semakin menekankan subjektivitas dan kebebasan eksistensial manusia. Manusia 
dipahami sebagai makhluk yang membentuk dirinya sendiri melalui pilihan-pilihan individual, 
sementara makna hidup tidak lagi dianggap sebagai sesuatu yang diberikan, melainkan dikonstruksi 
secara personal. Pergeseran ini memperkuat pandangan imanen tentang manusia, di mana dimensi 
transendental tidak lagi menjadi rujukan utama dalam memahami eksistensi manusia (Hallaq, 2019). 
Perbedaan konseptual antara pandangan Islam dan pemikiran Barat mengenai hakikat manusia tidak 
hanya bersifat teoretis, tetapi juga memiliki implikasi praktis yang signifikan. Perbedaan ini 
memengaruhi cara memahami kebebasan, tanggung jawab, moralitas, serta orientasi kehidupan 
manusia. Dalam Islam, kebebasan manusia selalu berada dalam bingkai etika dan tanggung jawab 
transendental. Sebaliknya, dalam banyak aliran pemikiran Barat, kebebasan dipahami sebagai otonomi 
eksistensial yang relatif bebas dari keterikatan metafisis. Perbedaan paradigma ini berdampak pada 
pembentukan nilai-nilai sosial dan etika dalam kehidupan modern (Arif, 2023). 

Meskipun kajian tentang hakikat manusia dalam Islam dan pemikiran Barat telah banyak 
dilakukan, sebagian besar penelitian cenderung membahas kedua perspektif tersebut secara terpisah. 
Kajian yang mengintegrasikan analisis teologis Islam dan filsafat Barat dalam satu kerangka komparatif 
yang sistematis masih relatif terbatas. Padahal, pendekatan komparatif diperlukan untuk memahami 
secara lebih mendalam perbedaan ontologis, epistemologis, dan aksiologis yang mendasari kedua 
pandangan tersebut. Tanpa pendekatan komparatif yang seimbang, perbedaan konseptual ini 
berpotensi dipahami secara parsial dan kurang kontekstual (Wani, 2018). Selain itu, kajian komparatif 
yang ada sering kali belum menempatkan dialog antara Islam dan pemikiran Barat dalam konteks 
tantangan pemikiran kontemporer. Padahal, dialog konseptual antara kedua tradisi ini penting untuk 
merespons persoalan kemanusiaan modern, seperti krisis moral, alienasi, dan hilangnya orientasi 
transendental dalam kehidupan sosial. Dalam konteks ini, pemahaman yang komprehensif tentang 
hakikat manusia menjadi prasyarat bagi pengembangan kerangka etika dan pendidikan yang lebih 
seimbang dan berkelanjutan (Hidayat & Rosyada, 2024). 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis dan 
membandingkan pandangan tentang hakikat manusia dalam Islam dan pemikiran Barat melalui 
perspektif teologis dan filsafat. Analisis difokuskan pada perbedaan dan persamaan dalam memahami 
dimensi ontologis, epistemologis, dan aksiologis manusia. Dengan pendekatan komparatif, penelitian 
ini berupaya mengungkap dasar konseptual yang melandasi masing-masing pandangan serta 
implikasinya terhadap pemahaman tentang kebebasan, moralitas, dan tujuan hidup manusia. Kajian ini 
diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan diskursus antropologi 
keagamaan dan filsafat manusia, khususnya dalam konteks pemikiran Islam dan Barat kontemporer. 
Selain itu, penelitian ini juga diharapkan dapat membuka ruang dialog yang lebih konstruktif antara 
kedua tradisi pemikiran tersebut, sehingga mampu menghasilkan pemahaman yang lebih komprehensif 
dan reflektif tentang hakikat manusia dalam menghadapi tantangan kemanusiaan di era global. 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


PERSEPTIF: Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 26-33 
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1i1.349 

E-ISSN: 3025-9452 

 

 

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License. 

 
 

29 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library 
research). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian berfokus pada analisis konseptual dan 
interpretatif terhadap pandangan hakikat manusia dalam Islam dan pemikiran Barat. Dalam kajian 
filsafat dan teologi, studi pustaka dipandang sebagai metode yang tepat untuk menelaah gagasan, 
konsep, dan argumen yang berkembang dalam tradisi pemikiran tertentu secara mendalam dan 
sistematis, sebagaimana dijelaskan oleh Zed (2018). 

Sumber data penelitian terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder. Sumber primer meliputi 
teks-teks teologis Islam serta karya filsafat Barat klasik dan kontemporer yang membahas konsep 
hakikat manusia, eksistensi, kebebasan, dan tujuan hidup. Sumber sekunder berupa buku akademik 
dan artikel jurnal ilmiah yang mengkaji antropologi teologis dan filsafat manusia dalam perspektif Islam 
dan Barat, khususnya publikasi yang terbit dalam sepuluh tahun terakhir. Pemilihan sumber dilakukan 
secara selektif dengan mempertimbangkan relevansi tema, otoritas akademik penulis, serta 
kontribusinya terhadap diskursus keilmuan kontemporer, sejalan dengan prinsip penelitian kualitatif 
yang menekankan kedalaman analisis (Creswell & Poth, 2018). 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara sistematis dari sumber 
cetak maupun basis data jurnal ilmiah daring. Literatur yang telah dikumpulkan kemudian dianalisis 
menggunakan analisis isi (content analysis) untuk mengidentifikasi konsep-konsep kunci, pola 
argumentasi, serta perbedaan dan persamaan pandangan tentang hakikat manusia dalam Islam dan 
pemikiran Barat. Analisis isi digunakan karena memungkinkan peneliti memahami makna dan struktur 
pemikiran yang terkandung dalam teks secara kontekstual dan kritis (Krippendorff, 2019). 

Analisis data dilakukan dengan pendekatan komparatif-filosofis, yaitu membandingkan 
pandangan Islam dan pemikiran Barat berdasarkan aspek ontologis, epistemologis, dan aksiologis. 
Pendekatan ini bertujuan untuk mengungkap dasar-dasar filosofis dan teologis yang melandasi masing-
masing pandangan, serta implikasinya terhadap pemahaman tentang kebebasan, moralitas, dan 
tanggung jawab manusia. Hasil analisis kemudian disajikan dalam bentuk narasi akademik yang 
argumentatif dan koheren, sehingga mampu memberikan pemahaman yang komprehensif mengenai 
perbedaan dan titik temu antara kedua perspektif. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pandangan Islam tentang Hakikat Manusia 

Hasil kajian menunjukkan bahwa Islam memandang manusia sebagai makhluk ciptaan Tuhan 
yang memiliki struktur eksistensial yang bersifat integral. Manusia tidak dipahami secara terpisah 
antara dimensi jasmani dan ruhani, melainkan sebagai satu kesatuan ontologis yang saling terkait. 
Perspektif ini menolak reduksi manusia menjadi entitas biologis, psikologis, atau rasional semata. 
Dalam kerangka teologis Islam, hakikat manusia hanya dapat dipahami secara utuh apabila diletakkan 
dalam relasinya dengan Tuhan sebagai Pencipta dan sumber nilai (Kamali, 2016). 

Konsep fitrah menempati posisi sentral dalam pemahaman Islam tentang manusia. Fitrah 
dipahami sebagai potensi dasar yang dianugerahkan Tuhan kepada manusia, yang memungkinkan 
manusia untuk mengenal kebenaran, mengembangkan moralitas, dan mengarahkan dirinya kepada 
kebaikan. Fitrah tidak dipahami sebagai kondisi netral tanpa arah, melainkan sebagai kecenderungan 
positif yang bersifat normatif. Dalam konteks ini, manusia memiliki kapasitas bawaan untuk 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


PERSEPTIF: Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 26-33 
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1i1.349 

E-ISSN: 3025-9452 

 

 

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License. 

 
 

30 

membedakan antara yang benar dan yang salah, meskipun realisasi kapasitas tersebut sangat 
dipengaruhi oleh lingkungan dan pendidikan (Arif, 2023). 

Selain fitrah, akal juga memiliki peran penting dalam struktur hakikat manusia menurut Islam. 
Akal berfungsi sebagai instrumen epistemologis yang memungkinkan manusia memahami realitas, 
menimbang nilai, dan mengambil keputusan moral. Namun, Islam tidak menempatkan akal sebagai 
otoritas tertinggi yang berdiri sendiri. Akal selalu beroperasi dalam bingkai wahyu dan nilai ilahiah, 
sehingga kebebasan berpikir tidak berujung pada relativisme moral. Relasi antara akal dan wahyu ini 
menunjukkan bahwa Islam mengakui rasionalitas manusia, tetapi tetap menegaskan batasan normatif 
yang bersumber dari Tuhan (Hashim, 2019). 

Islam juga menegaskan bahwa manusia memiliki kehendak bebas yang memungkinkan dirinya 
memilih dan bertindak secara sadar. Kehendak bebas ini menjadi dasar bagi tanggung jawab moral 
manusia. Setiap tindakan manusia memiliki konsekuensi etis dan spiritual, baik dalam kehidupan dunia 
maupun akhirat. Oleh karena itu, kebebasan dalam Islam tidak dipahami sebagai otonomi absolut, 
melainkan sebagai kebebasan yang bertanggung jawab. Kebebasan selalu dikaitkan dengan amanah 
dan pertanggungjawaban di hadapan Tuhan (Wani, 2017). 

Konsep kekhalifahan semakin memperjelas posisi manusia dalam pandangan Islam. Sebagai 
khalifah di muka bumi, manusia diberi mandat untuk mengelola kehidupan dan menjaga keseimbangan 
alam berdasarkan nilai-nilai etis. Mandat ini menunjukkan bahwa manusia memiliki peran aktif dalam 
membangun peradaban, tetapi peran tersebut tidak bersifat eksploitatif atau dominatif. Kekhalifahan 
mengandung dimensi moral yang menuntut manusia untuk bertindak adil, bertanggung jawab, dan 
berorientasi pada kemaslahatan bersama. Dengan demikian, hakikat manusia dalam Islam selalu terkait 
dengan dimensi sosial dan etis (Kamali, 2016). 

Tujuan hidup manusia dalam Islam juga menjadi bagian integral dari pemahaman tentang hakikat 
manusia. Islam memandang tujuan hidup manusia sebagai pencapaian kebahagiaan yang seimbang 
antara dunia dan akhirat. Kebahagiaan tidak dipahami secara hedonistik atau materialistik, melainkan 
sebagai kondisi kebermaknaan hidup yang didasarkan pada kedekatan dengan Tuhan dan kepatuhan 
terhadap nilai moral. Perspektif ini menempatkan kehidupan dunia sebagai sarana, bukan tujuan akhir. 
Dengan demikian, orientasi transendental menjadi ciri utama antropologi Islam (Wani, 2018). 

Pandangan Pemikiran Barat tentang Hakikat Manusia 

Berbeda dengan Islam, pemikiran Barat menampilkan spektrum pandangan yang luas dan 
dinamis mengenai hakikat manusia. Hasil kajian menunjukkan bahwa pemikiran Barat tidak memiliki 
satu kerangka tunggal dalam memahami manusia, melainkan berkembang melalui berbagai aliran 
filsafat yang sering kali saling berseberangan. Namun, terdapat kecenderungan umum dalam pemikiran 
Barat modern yang menempatkan manusia sebagai subjek rasional dan otonom (Taylor, 2018). 

Dalam filsafat Barat modern, rasionalitas menjadi elemen utama dalam mendefinisikan manusia. 
Manusia dipahami sebagai makhluk berpikir yang mampu memahami realitas melalui akal dan 
pengalaman empiris. Pandangan ini menguat sejak era Pencerahan, ketika otoritas keagamaan mulai 
digantikan oleh rasio sebagai sumber pengetahuan dan legitimasi nilai. Dalam kerangka ini, manusia 
dipandang memiliki kapasitas untuk menentukan kebenaran dan tujuan hidupnya secara mandiri 
(Taylor, 2018). 

Humanisme Barat semakin mempertegas posisi manusia sebagai pusat realitas. Manusia 
diposisikan sebagai ukuran segala sesuatu, sementara nilai dan makna hidup dianggap bersumber dari 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


PERSEPTIF: Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 26-33 
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1i1.349 

E-ISSN: 3025-9452 

 

 

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License. 

 
 

31 

pengalaman manusia itu sendiri. Konsekuensinya, dimensi transendental tidak lagi menjadi rujukan 
utama dalam memahami hakikat manusia. Pergeseran ini melahirkan pandangan tentang manusia yang 
lebih imanen, di mana kehidupan dipahami dalam kerangka duniawi dan temporal (Hallaq, 2019). 

Pada perkembangan berikutnya, pemikiran Barat kontemporer, khususnya eksistensialisme, 
menekankan subjektivitas dan kebebasan eksistensial manusia. Manusia dipahami sebagai makhluk 
yang tidak memiliki esensi tetap, melainkan membentuk dirinya melalui pilihan-pilihan yang diambil 
dalam kehidupan. Makna hidup tidak dianggap sebagai sesuatu yang telah ditentukan, tetapi sebagai 
hasil konstruksi individual. Pandangan ini memberikan penekanan kuat pada tanggung jawab personal, 
tetapi juga membuka ruang bagi relativisme nilai (Sahin, 2018). 

Dalam konteks ini, kebebasan menjadi konsep sentral dalam antropologi Barat. Kebebasan 
dipahami sebagai otonomi individu untuk menentukan hidupnya sendiri tanpa keterikatan pada 
otoritas metafisis. Pandangan ini memberikan kontribusi besar terhadap pengembangan hak asasi 
manusia, demokrasi, dan kebebasan berpikir. Namun, penguatan otonomi individu juga berpotensi 
melemahkan kerangka moral kolektif apabila tidak disertai dengan landasan etis yang kokoh (Hallaq, 
2019). 

Pemikiran Barat kontemporer juga menunjukkan kecenderungan untuk memahami manusia 
secara fragmentaris. Pendekatan ilmiah modern sering kali memisahkan manusia ke dalam aspek 
biologis, psikologis, dan sosial, tanpa integrasi yang utuh. Meskipun pendekatan ini menghasilkan 
kemajuan signifikan dalam ilmu pengetahuan, ia juga berisiko mereduksi kompleksitas manusia. Dalam 
banyak kasus, manusia dipahami lebih sebagai objek analisis daripada subjek moral yang memiliki 
tujuan transendental (Arif, 2023). 

Analisis Komparatif antara Islam dan Pemikiran Barat 

Analisis komparatif menunjukkan bahwa perbedaan antara pandangan Islam dan pemikiran Barat 
tentang hakikat manusia berakar pada perbedaan ontologis yang mendasar. Islam memandang manusia 
sebagai makhluk yang keberadaannya bergantung pada Tuhan, sementara pemikiran Barat modern 
cenderung memandang manusia sebagai entitas otonom yang berdiri sendiri. Perbedaan ontologis ini 
memengaruhi cara masing-masing tradisi memahami makna hidup, kebebasan, dan tanggung jawab 
(Wani, 2017). 

Dari aspek epistemologis, Islam mengintegrasikan wahyu dan akal sebagai sumber pengetahuan 
tentang manusia. Akal diakui perannya, tetapi tidak dilepaskan dari bimbingan nilai ilahiah. Sebaliknya, 
pemikiran Barat modern lebih menekankan rasio dan pengalaman empiris sebagai sumber utama 
pengetahuan. Perbedaan ini menghasilkan cara pandang yang berbeda dalam menilai kebenaran dan 
membangun sistem nilai (Taylor, 2018). 

Pada aspek aksiologis, Islam menempatkan nilai moral sebagai bagian integral dari tujuan hidup 
manusia. Nilai tidak dipandang sebagai konstruksi subjektif semata, melainkan sebagai prinsip normatif 
yang memiliki dasar transendental. Dalam pemikiran Barat, nilai sering kali dipahami sebagai hasil 
konsensus sosial atau pilihan individual. Perbedaan ini berimplikasi pada cara memahami etika, hukum, 
dan tanggung jawab sosial (Hidayat & Rosyada, 2024). 

Analisis ini juga menunjukkan bahwa Islam memandang kebebasan manusia dalam bingkai etika 
dan tanggung jawab transendental. Kebebasan tidak dilepaskan dari tujuan moral dan penghambaan 
kepada Tuhan. Sebaliknya, pemikiran Barat cenderung memahami kebebasan sebagai otonomi 
eksistensial yang relatif bebas dari keterikatan metafisis. Perbedaan paradigma ini berdampak pada 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


PERSEPTIF: Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 26-33 
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1i1.349 

E-ISSN: 3025-9452 

 

 

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License. 

 
 

32 

orientasi kehidupan manusia modern, khususnya dalam menghadapi persoalan moral dan spiritual 
(Sahin, 2018). 

Meskipun terdapat perbedaan mendasar, kajian ini juga menemukan adanya titik temu antara 
Islam dan pemikiran Barat. Keduanya sama-sama mengakui pentingnya tanggung jawab manusia atas 
tindakannya. Islam menekankan pertanggungjawaban di hadapan Tuhan, sementara pemikiran Barat 
menekankan tanggung jawab terhadap diri sendiri dan masyarakat. Titik temu ini menunjukkan adanya 
ruang dialog konseptual yang dapat dikembangkan lebih lanjut (Hallaq, 2019). 

Implikasi terhadap Pemikiran dan Kehidupan Kontemporer 

Hasil kajian ini menunjukkan bahwa perbedaan pandangan tentang hakikat manusia memiliki 
implikasi yang luas terhadap kehidupan kontemporer. Pandangan Islam yang holistik menawarkan 
kerangka konseptual yang menyeimbangkan kebebasan dan tanggung jawab, serta mengintegrasikan 
dimensi spiritual dan rasional. Kerangka ini relevan dalam merespons krisis makna dan alienasi yang 
banyak dialami masyarakat modern (Kamali, 2016). 

Di sisi lain, pemikiran Barat memberikan kontribusi penting dalam pengembangan kesadaran 
kritis, kebebasan individu, dan penghargaan terhadap hak asasi manusia. Kontribusi ini memiliki nilai 
signifikan dalam konteks kehidupan sosial dan politik modern. Namun, tanpa integrasi dimensi 
transendental dan etika yang kuat, kebebasan dapat kehilangan arah normatif dan berpotensi 
melahirkan relativisme moral (Hallaq, 2019). 

Oleh karena itu, dialog antara pandangan Islam dan pemikiran Barat mengenai hakikat manusia 
menjadi kebutuhan intelektual yang mendesak. Dialog ini tidak dimaksudkan untuk menyeragamkan 
perbedaan, tetapi untuk memperkaya pemahaman tentang manusia melalui pertukaran gagasan yang 
kritis dan reflektif. Dengan pendekatan dialogis, kedua tradisi dapat saling melengkapi dalam 
merespons tantangan kemanusiaan kontemporer (Wani, 2018). 

Secara keseluruhan, hasil dan pembahasan ini menegaskan bahwa pemahaman tentang hakikat 
manusia tidak dapat dilepaskan dari kerangka nilai dan pandangan dunia yang melandasinya. 
Perbandingan antara Islam dan pemikiran Barat memberikan wawasan yang lebih komprehensif 
tentang kompleksitas manusia, sekaligus membuka peluang bagi pengembangan kerangka antropologi 
yang lebih seimbang dan berorientasi pada kemaslahatan manusia secara menyeluruh. 

KESIMPULAN 

Kajian ini menunjukkan bahwa pandangan Islam dan pemikiran Barat tentang hakikat manusia 
dibangun di atas kerangka teologis dan filosofis yang berbeda. Islam memandang manusia sebagai 
makhluk ciptaan Tuhan yang memiliki dimensi jasmani dan ruhani secara integral, dengan kebebasan 
yang selalu disertai tanggung jawab moral dan orientasi transendental. Pandangan ini menempatkan 
manusia dalam relasi yang erat dengan Tuhan dan nilai-nilai etis sebagai dasar tujuan hidup. Sebaliknya, 
pemikiran Barat cenderung menekankan rasionalitas, kebebasan, dan otonomi manusia sebagai subjek 
penentu makna kehidupan. Meskipun pandangan ini berkontribusi pada berkembangnya kesadaran 
kritis dan kebebasan individu, pengurangan dimensi transendental berpotensi menimbulkan krisis 
makna dan relativisme moral dalam kehidupan modern. Dengan demikian, perbandingan ini 
menegaskan bahwa dialog antara Islam dan pemikiran Barat penting untuk membangun pemahaman 
yang lebih komprehensif tentang hakikat manusia. Integrasi nilai spiritual, rasionalitas, dan tanggung 
jawab etis dapat menjadi landasan reflektif dalam merespons tantangan kemanusiaan kontemporer. 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


PERSEPTIF: Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 26-33 
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1i1.349 

E-ISSN: 3025-9452 

 

 

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License. 

 
 

33 

DAFTAR PUSTAKA 

Arif, S. (2023). Rethinking the concept of fiṭra. American Journal of Islam and Society, 40(3–4), 123–142. 
https://doi.org/10.35632/ajis.v40i3-4.3189 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design (4th ed.). SAGE Publications. 
Fantlová, Z. (2023). De-Westernisasi konsep manusia: Analisis interpretasi akademik terhadap Syed Naquib 

Al-Attas. Refleksi: Jurnal Filsafat dan Pemikiran Keislaman, 22(2), 59–82. 
https://doi.org/10.14421/ref.2022.2202-01 

Hallaq, W. B. (2019). Reforming modernity. Columbia University Press. 
Hashim, R. (2019). Educational dualism in Malaysia. Oxford University Press. 
Hidayat, A., & Rosyada, D. (2024). Analisis perbandingan konsep pendidikan Islam dan Barat. Religion, 

Education, and Social Laa Roiba Journal (RESLAJ), 6(9), 2529–2546. 
https://doi.org/10.47467/reslaj.v6i9.2529 

Ibrahim Ozdemir & A. B. Keldinova (2022). Philosophical understanding of the relationship between man, 
God and nature. KazMU Habarshysy. Saâsattanu seriâsy, 79(1), 1–12. 
https://doi.org/10.26577/jpcp.2022.v79.i1.02 

Javaid, M. N., & Sheikh, S. I. (2023). Totalitarian view of progression: A study in Islamic and Western 
perspectives. Al-Wifaq, 4(2), u7-u21. https://doi.org/10.55603/alwifaq.v4i2.u7 

Julijar, J., Mahmud, S., & Ulhusni, S. (2024). Konsep fitrah menurut Islam dan teori tabula rasa John Locke. 
Fitrah, 6(1), 1–14. https://doi.org/10.22373/fitrah.v6i1.6075 

Kamali, M. H. (2016). The middle path of moderation in Islam. Oxford University Press. 
Khan, T. S. (2025). Human nature and divine purpose: Contrasting ontologies in Islamic and Western 

philosophy. Inverge Journal of Social Sciences, 4(3), 90–97. https://doi.org/10.63544/ijss.v4i3.147 
Krippendorff, K. (2019). Content analysis: An introduction to its methodology (4th ed.). SAGE 

Publications. 
Ozdemir, I., & Keldinova, A. B. (2022). Philosophical understanding of the relationship between man, God 

and nature. KazMU Habarshysy: Saâsattanu seriâsy, 79(1), 1–12. 
https://doi.org/10.26577/jpcp.2022.v79.i1.02 

Rasyid, H., Salsa Nabila, A., & Idris, N. R. N. (2023). Hakikat manusia dalam pandangan Islam: 
Kesejahteraan dan kesetaraan. At-Tuhfah, 12(2), 152–170. 
https://doi.org/10.32665/attuhfah.v12i2.2488 

Sahin, A. (2018). Education, ethics and Islam. Kube Publishing. 
Sandimula, N. S. (2023). De-Westernisasi konsep manusia: Menelaah konsep Syed Naquib Al-Attas tentang 

hakikat manusia. Refleksi: Jurnal Filsafat dan Pemikiran Keislaman, 22(2), 35–58. 
https://doi.org/10.14421/ref.v22i2.3918 

Saputra, A., Triani, E., & Nasution, N. F. (2024). Human nature in building social relationships: Perspective 
of Hasan Hanafi Islamic theology. Ekklēsiastikos Faros, 105, 105–120. 
https://doi.org/10.46222/pharosjot.105.510 

Sugiyono. (2020). Metode penelitian kualitatif. Alfabeta. 
Taylor, C. (2018). A secular age. Harvard University Press. 
Wani, G. Q. (2017). Islamic perspectives on human nature: Ibn Ashur’s fiṭra-based theory of maqāṣid al-

sharīʿah. Islam and Civilisational Renewal, 8(2), 197–213. https://doi.org/10.52282/ICR.V8I2.197 
Wani, G. Q. (2018). Islamic perspectives on human nature: Ibn ‘āshūr’s fitrah-based theory of maqāṣid al-

sharīʿah [Monograph]. Leiden: Brill. https://doi.org/10.12816/0041996 
Yıldız, İ. (2024). İnsanin üç hâli: Beşeriyet, ademiyet ve insan-ı kamil. Çankırı Karatekin Üniversitesi 

Karatekin Edebiyat Fakültesi Dergisi, 12(2), 1–17. https://doi.org/10.57115/karefad.1520072 
 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.35632/ajis.v40i3-4.3189
https://doi.org/10.14421/ref.2022.2202-01
https://doi.org/10.47467/reslaj.v6i9.2529
https://doi.org/10.26577/jpcp.2022.v79.i1.02
https://doi.org/10.55603/alwifaq.v4i2.u7
https://doi.org/10.22373/fitrah.v6i1.6075
https://doi.org/10.63544/ijss.v4i3.147
https://doi.org/10.26577/jpcp.2022.v79.i1.02
https://doi.org/10.32665/attuhfah.v12i2.2488
https://doi.org/10.14421/ref.v22i2.3918
https://doi.org/10.46222/pharosjot.105.510
https://doi.org/10.52282/ICR.V8I2.197
https://doi.org/10.12816/0041996
https://doi.org/10.57115/karefad.1520072

