Z

PERSEPTIF: Jurnal llmu Sosial dan Humaniora _

2023, Vol. 1, No. 1, pp. 9-16
E-ISSN: 3025-9452

Transformasi Pendidikan dalam Islam: Menjelajahi Filsafat
Pendidikan Islam di Era Modern

Haidar M. Alfatih®™, Nurul Aini?

(1,2) Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Agidah Al-Hasyimiyah, Indonesia

Abstrak: Transformasi pendidikan dalam Islam merupakan respons terhadap dinamika
sosial, budaya, dan perkembangan ilmu pengetahuan di era modern. Pendidikan Islam
tidak hanya berfungsi sebagai sarana transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai
wahana pembentukan karakter, moral, dan spiritual peserta didik. Artikel ini bertujuan
untuk mengkaji filsafat pendidikan Islam dalam konteks modern dengan menelaah
prinsip-prinsip dasar pendidikan Islam serta relevansinya terhadap tantangan
pendidikan kontemporer. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui
studi pustaka dengan menganalisis karya-karya klasik dan pemikiran modern tentang
filsafat pendidikan Islam. Hasil kajian menunjukkan bahwa filsafat pendidikan Islam
memiliki landasan yang kuat dalam nilai tauhid, keseimbangan antara akal dan wahyu,
serta integrasi antara ilmu pengetahuan dan akhlak. Dalam konteks modern, pendidikan
Islam dituntut untuk bersifat adaptif dan transformatif tanpa meninggalkan nilai-nilai
fundamental ajaran Islam. Oleh karena itu, transformasi pendidikan Islam perlu
diarahkan pada pengembangan sistem pendidikan yang mampu menjawab tantangan
global sekaligus menjaga identitas dan tujuan pendidikan Islam secara holistik.

Abstract: The transformation of education in Islam is a response to the social, cultural, and
scientific developments in the modern era. Islamic education not only functions as a means
of transferring knowledge but also as a medium for shaping the character, morality, and
spirituality of students. This article aims to examine the philosophy of Islamic education in
the modern context by exploring the basic principles of Islamic education and their relevance
to contemporary educational challenges. The research uses a qualitative approach through
a literature review, analyzing classical works and modern thoughts on the philosophy of
Islamic education. The findings indicate that the philosophy of Islamic education is grounded
in the values of tawhid, the balance between reason and revelation, and the integration of
knowledge and ethics. In the modern context, Islamic education is required to be adaptive
and transformative without compromising the fundamental values of Islamic teachings.
Therefore, the transformation of Islamic education should focus on developing an education
system that can address global challenges while preserving the identity and holistic goals of
Islamic education.

Atrticle history:

Received: 11 May 2023
Revised: 25 June 2023
Accepted: 16 July 2023
Published: 22 August 2023

Kata kunci:

pendidikan Islam, filsafat
pendidikan Islam, transformasi
pendidikan, era modern

Keyword:

Islamic education, philosophy of
Islamic education, educational
transformation, modern era

This is an open-access article under the CC-BY-SA License.

How to cite: Alfatih, H. M., & Aini, N. (2023). Transformasi Pendidikan dalam Islam: Menjelajahi Filsafat Pendidikan Islam di Era Modern.
PERSEPTIF: Jurnal llmu Sosial dan Humaniora, 1(1), 9-16. https://doi.org/10.70716/perseptif.v1i1.345

PENDAHULUAN

Perkembangan globalisasi, kemajuan teknologi, serta perubahan sosial yang cepat di era modern
telah membawa implikasi signifikan terhadap dunia pendidikan, termasuk pendidikan Islam. Pendidikan
Islam saat ini dihadapkan pada tantangan multidimensional, mulai dari tuntutan kompetensi abad ke-
21, integrasi teknologi digital, hingga krisis nilai dan moral dalam kehidupan masyarakat modern.
Kondisi tersebut menuntut adanya transformasi pendidikan Islam yang tidak hanya berorientasi pada
penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan karakter dan spiritualitas peserta didik
(Hidayat & Suryana, 2018; Hashim, 2017).

>4 Corresponding author: haidaralfatih@gmail.com Copyright © 2023, the author(s)


https://journal.kalibra.or.id/index.php/emis/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.70716/perseptif.v1i1.345
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PERSEPTIF: Jurnal llmu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 9-16 E-ISSN: 3025-9452
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1il.345

Pendidikan Islam yang dulu berfungsi sebagai alat pembentukan moral dan spiritual individu kini
harus mampu menjawab tantangan zaman, terutama dengan hadirnya revolusi industri 4.0 yang
mengharuskan setiap sistem pendidikan untuk lebih adaptif terhadap perkembangan ilmu pengetahuan
dan teknologi. Seiring dengan globalisasi, pendidikan Islam juga harus berfungsi untuk
menginternalisasi nilai-nilai sosial dan budaya yang relevan dengan masyarakat modern tanpa
meninggalkan esensi ajaran Islam. Hal ini menjadi sangat penting mengingat banyaknya pengaruh
budaya luar yang dapat mempengaruhi kehidupan sosial dan spiritual masyarakat Muslim (Nasr, 2019;
Azra, 2020).

Dalam konteks ini, filsafat pendidikan Islam memiliki peran strategis sebagai landasan konseptual
dalam merumuskan arah dan tujuan pendidikan. Filsafat pendidikan Islam menekankan keseimbangan
antara aspek intelektual, moral, dan spiritual dengan berlandaskan pada nilai tauhid, integrasi akal dan
wahyu, serta tujuan pembentukan insan kamil. Namun, di era modern, nilai-nilai filosofis tersebut
sering kali mengalami tantangan akibat dominasi paradigma pendidikan sekuler dan pragmatis yang
lebih menekankan capaian akademik dan keterampilan teknis semata (Sahin, 2018; Al-Attas, 2015).

Menurut Al-Attas (2015), pendidikan Islam yang benar-benar menekankan pada tauhid sebagai
basis utama pendidikan adalah pendidikan yang mengarahkan peserta didik untuk memahami
hubungan mereka dengan Tuhan, sesama manusia, dan alam semesta secara holistik. Pendidikan
tersebut tidak hanya sekedar transfer ilmu, melainkan juga sebagai upaya untuk membentuk karakter
yang berlandaskan pada nilai-nilai moral dan spiritual Islam. Dalam hal ini, transformasi pendidikan
Islam harus tetap menjaga keselarasan antara pengetahuan duniawi dan ukhrawi, agar peserta didik
tidak hanya cerdas dalam ilmu pengetahuan, tetapi juga memiliki kepribadian yang baik serta
bertanggung jawab atas tindakan mereka di dunia dan akhirat.

Namun demikian, tantangan utama yang dihadapi pendidikan Islam adalah bagaimana
mengintegrasikan ilmu pengetahuan modern dengan nilai-nilai Islam dalam sistem pendidikan yang
lebih kontemporer. Dalam hal ini, pendidikan Islam harus beradaptasi dengan perkembangan teknologi
tanpa mengabaikan prinsip dasar ajaran Islam yang mencakup aspek moral, etika, dan sosial. Seperti
yang diungkapkan oleh Zarkasyi (2016), tantangan terbesar dalam pendidikan Islam adalah bagaimana
menyelaraskan pendidikan berbasis agama dengan kebutuhan dunia modern, yang semakin
berkembang pesat.

Transformasi pendidikan Islam bukan berarti meninggalkan nilai-nilai dasar ajaran Islam,
melainkan melakukan reinterpretasi dan reaktualisasi konsep pendidikan agar tetap relevan dengan
konteks zaman. Pendidikan Islam dituntut untuk bersifat adaptif terhadap perkembangan ilmu
pengetahuan dan teknologi, sekaligus transformatif dalam menanamkan nilai-nilai etika, keadilan, dan
tanggung jawab sosial. Menurut Sahin (2018), salah satu upaya untuk menjawab tantangan ini adalah
dengan mengembangkan pendekatan integratif yang menggabungkan ilmu pengetahuan modern
dengan prinsip-prinsip Islam yang melibatkan akal dan wahyu.

Pendekatan ini bertujuan untuk menciptakan sistem pendidikan yang tidak hanya mencetak
individu yang cerdas secara intelektual, tetapi juga bertanggung jawab secara moral dan sosial. Dalam
kerangka ini, filsafat pendidikan Islam dapat memberikan panduan penting dalam merumuskan
kebijakan pendidikan yang berorientasi pada pembentukan karakter, pengembangan akhlak, dan
pemberdayaan spiritual peserta didik. Dengan demikian, transformasi pendidikan Islam harus
diarahkan untuk menciptakan pendidikan yang bersifat holistik, tidak hanya menekankan pada
penguasaan pengetahuan, tetapi juga pada pengembangan sikap dan perilaku yang baik.

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License.


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PERSEPTIF: Jurnal llmu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 9-16 E-ISSN: 3025-9452
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1il.345

Salah satu contoh implementasi filsafat pendidikan Islam di era modern adalah pengembangan
kurikulum yang berfokus pada pembentukan insan kamil, yaitu individu yang tidak hanya cerdas dalam
ilmu pengetahuan, tetapi juga memiliki akhlak yang mulia dan kesadaran spiritual yang tinggi.
Pendidikan semacam ini tidak hanya mengajarkan keterampilan teknis, tetapi juga mengembangkan
rasa tanggung jawab terhadap masyarakat, lingkungan, dan agama. Sebagaimana dijelaskan oleh
Zarkasyi (2016), pendidikan Islam di era modern harus mampu mengembangkan nilai-nilai etika dan
moral yang dapat membantu peserta didik untuk menghadapi tantangan global dan sosial yang semakin
kompleks.

Selain itu, era modern juga menuntut pendidikan Islam untuk berperan aktif dalam membangun
peradaban yang berkeadaban. Pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai institusi keagamaan,
tetapi juga sebagai agen perubahan sosial yang mampu menjawab persoalan kemanusiaan global,
seperti ketimpangan sosial, krisis moral, dan degradasi nilai spiritual. Oleh karena itu, transformasi
pendidikan Islam perlu diletakkan dalam kerangka filsafat pendidikan yang holistik dan kontekstual,
sehingga mampu menjembatani nilai-nilai tradisional Islam dengan tuntutan modernitas (Zarkasyi,
2016; Lubis, 2021).

Melalui pendidikan, nilai-nilai tersebut ditransformasikan menjadi kesadaran kolektif yang
berkontribusi pada pembentukan masyarakat yang berkeadaban. Seperti yang dikemukakan oleh Azra
(2020), pendidikan Islam harus mampu mengintegrasikan aspek spiritual dan sosial dengan
perkembangan ilmu pengetahuan, guna menciptakan individu yang tidak hanya unggul dalam
kompetensi akademik, tetapi juga memiliki rasa tanggung jawab terhadap masyarakat dan lingkungan
sekitar.

Dalam konteks ini, pendidikan Islam dapat berfungsi sebagai instrumen untuk membangun
masyarakat yang lebih berkeadilan, toleran, dan penuh kasih sayang. Pendidikan yang berbasis pada
nilai-nilai Islam, menurut Zarkasyi (2016), dapat mengatasi berbagai persoalan sosial yang dihadapi oleh
masyarakat modern, termasuk ketimpangan sosial, ketidakadilan ekonomi, dan degradasi moral.
Pendidikan Islam diharapkan tidak hanya membentuk individu yang cerdas, tetapi juga
mengembangkan kesadaran sosial dan moral yang tinggi, sehingga dapat berperan aktif dalam
membangun peradaban yang berkeadaban.

Filsafat pendidikan Islam yang berlandaskan pada prinsip tauhid, keseimbangan antara akal dan
wahyu, serta tujuan pembentukan insan kamil, tetap relevan di era modern. Seiring dengan
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi, pendidikan Islam harus mampu beradaptasi dengan
dinamika zaman tanpa mengorbankan nilai-nilai dasar ajaran Islam. Dalam hal ini, pendidikan Islam tidak
hanya dituntut untuk meningkatkan kompetensi intelektual peserta didik, tetapi juga harus
memperhatikan pembentukan karakter dan akhlak yang mulia. Seperti yang diungkapkan oleh Sahin
(2018), pendidikan Islam yang berbasis pada nilai-nilai moral dan spiritual dapat membantu peserta
didik untuk menghadapi tantangan zaman dan membangun masyarakat yang lebih berkeadaban.

Pendidikan Islam yang berlandaskan pada filsafat ini juga memberikan arahan yang jelas bagi
pengembangan sistem pendidikan yang mampu menjawab tantangan global dan lokal. Filsafat
pendidikan Islam, dengan prinsip integrasi ilmu pengetahuan dan akhlak, mampu mengarahkan peserta
didik untuk tidak hanya cerdas dalam ilmu pengetahuan, tetapi juga memiliki kesadaran moral yang
tinggi. Oleh karena itu, transformasi pendidikan Islam harus berfokus pada pengembangan sistem
pendidikan yang mampu menjawab tantangan global sekaligus menjaga identitas dan tujuan
pendidikan Islam secara holistik (Azra, 2020; Lubis, 2021).

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License.


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PERSEPTIF: Jurnal llmu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 9-16 E-ISSN: 3025-9452
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1il.345

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji transformasi
pendidikan dalam Islam melalui perspektif filsafat pendidikan Islam di era modern. Kajian ini berfokus
pada analisis prinsip-prinsip filosofis pendidikan Islam serta relevansinya dalam menghadapi tantangan
pendidikan kontemporer. Dengan pendekatan kajian pustaka terhadap pemikiran-pemikiran mutakhir,
artikel ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dalam pengembangan pendidikan Islam
yang berorientasi pada keseimbangan antara kemajuan intelektual dan pembentukan nilai-nilai
keislaman.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library
research). Metode ini dipilih karena penelitian berfokus pada kajian konseptual dan filosofis mengenai
pendidikan Islam, khususnya dalam menelaah prinsip-prinsip filsafat pendidikan Islam serta
relevansinya dalam konteks pendidikan modern. Studi pustaka memungkinkan peneliti untuk
menganalisis gagasan dan pemikiran secara mendalam melalui sumber-sumber tertulis yang relevan
(Zed, 2018).Sumber data penelitian terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder. Sumber primer
meliputi karya-karya pemikir pendidikan Islam dan artikel ilmiah yang membahas filsafat pendidikan
Islam di era modern. Sumber sekunder berupa buku akademik dan jurnal ilmiah yang relevan dengan
tema transformasi pendidikan Islam, khususnya terbitan sepuluh tahun terakhir.

Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara sistematis dengan menyeleksi
sumber berdasarkan relevansi topik dan kredibilitas akademik. Data yang telah dikumpulkan kemudian
dianalisis menggunakan analisis isi (content analysis) untuk mengidentifikasi konsep, tema, dan gagasan
utama yang berkaitan dengan transformasi pendidikan Islam. Analisis dilakukan secara deskriptif dan
interpretatif untuk memperoleh pemahaman yang komprehensif terhadap objek kajian (Sugiyono,
2020).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Landasan Konseptual Filsafat Pendidikan Islam

Hasil kajian menunjukkan bahwa filsafat pendidikan Islam memiliki landasan konseptual yang
kokoh dalam membentuk arah dan tujuan pendidikan, baik pada masa klasik maupun dalam konteks
modern, di mana pendidikan Islam dipahami sebagai proses ta’dib yang menekankan pembentukan
manusia seutuhnya sebagaimana dijelaskan oleh Al-Attas (2015) dalam kerangka pendidikan berbasis
tauhid. Konsep ini menempatkan pendidikan tidak semata-mata sebagai proses penguasaan ilmu
pengetahuan, tetapi juga sebagai sarana internalisasi nilai moral, spiritual, dan sosial secara terpadu.

Proses ta'dib dalam pendidikan Islam bertujuan untuk menciptakan individu yang tidak hanya
memiliki pengetahuan, tetapi juga sikap dan perilaku yang mencerminkan nilai-nilai Islam, seperti
keadilan, toleransi, kejujuran, dan tanggung jawab sosial. Menurut Nasr (2019), pendidikan Islam adalah
alat yang sangat penting dalam membentuk karakter moral dan spiritual individu, sehingga
menghasilkan manusia yang memiliki keseimbangan antara dimensi intelektual, moral, dan spiritual.

Filsafat pendidikan Islam yang berlandaskan pada tauhid juga mengajarkan bahwa segala
pengetahuan yang diperoleh harus dipahami dalam kerangka keimanan kepada Tuhan. Ini mengarah
pada pengembangan akhlak yang mulia, di mana manusia tidak hanya dipandang sebagai individu yang

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License.


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PERSEPTIF: Jurnal llmu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 9-16 E-ISSN: 3025-9452
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1il.345

mencari pengetahuan, tetapi juga sebagai makhluk yang memiliki tanggung jawab moral kepada Tuhan
dan sesama manusia. Dalam hal ini, pendidikan Islam tidak bisa dipisahkan dari aspek spiritual, yang
menuntut peserta didik untuk senantiasa berusaha mencapai kesempurnaan hidup dengan
berlandaskan pada nilai-nilai Islam (Al-Attas, 2015).

Tantangan Pendidikan Islam di Era Modern

Dalam konteks era modern, filsafat pendidikan Islam menghadapi tantangan serius akibat
dominasi paradigma pendidikan yang bersifat pragmatis dan instrumental, yang menurut Sahin (2018)
cenderung menekankan efisiensi, keterampilan teknis, dan capaian akademik dibandingkan
pengembangan nilai dan spiritualitas. Pendidikan modern seringkali lebih menekankan pada
pencapaian hasil yang dapat diukur secara kuantitatif, seperti skor ujian dan sertifikasi keterampilan,
tanpa memberikan perhatian yang cukup pada pembentukan karakter dan pengembangan moral
peserta didik.

Kondisi tersebut menciptakan ketegangan antara tujuan pendidikan Islam yang holistik dengan
tuntutan sistem pendidikan modern yang kompetitif. Pendidikan Islam yang mengedepankan
keseimbangan antara ilmu pengetahuan, moralitas, dan spiritualitas harus mampu bersaing dengan
paradigma pendidikan yang lebih sekuler dan pragmatis yang mendominasi sistem pendidikan global
saat ini. Seperti yang diungkapkan oleh Zarkasyi (2016), pendidikan Islam perlu melakukan penyesuaian
agar tetap relevan dengan perkembangan zaman, namun tetap berlandaskan pada nilai-nilai dasar
ajaran Islam.

Salah satu tantangan utama adalah bagaimana menanggapi dominasi teknologi dan digitalisasi
dalam dunia pendidikan. Sebagai contoh, kehadiran pendidikan berbasis teknologi informasi dan
komunikasi (TIK) membawa dampak yang besar terhadap cara belajar dan mengajar di dunia pendidikan
Islam. Penggunaan teknologi digital dalam pendidikan, seperti e-learning dan platform pendidikan
online, memerlukan pendidikan Islam untuk melakukan adaptasi terhadap penggunaan media digital
dalam proses pembelajaran, tanpa mengorbankan esensi pendidikan yang berlandaskan pada nilai-nilai
Islam (Lubis, 2021).

Selain itu, krisis nilai dan moral yang terjadi di masyarakat modern juga menjadi tantangan besar
bagi pendidikan Islam. Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi yang pesat, jika tidak disertai dengan
penguatan nilai-nilai moral dan spiritual, dapat menyebabkan individualisme, materialisme, dan
sekularisme yang mengancam keseimbangan kehidupan sosial dan spiritual masyarakat. Dalam hal ini,
pendidikan Islam harus mengambil peran aktif dalam membentuk kesadaran moral dan sosial peserta
didik agar mereka dapat hidup seimbang dalam masyarakat modern yang semakin kompleks dan
pluralistik (Azra, 2020).

Integrasi llmu Pengetahuan Modern dan Nilai-Nilai Islam

Transformasi pendidikan Islam tercermin dalam upaya integrasi antara ilmu pengetahuan modern
dan nilai-nilai keislaman, yang dalam pandangan Azra (2020) bertujuan menghapus dikotomi antara
ilmu agama dan ilmu umum dengan menempatkan seluruh disiplin ilmu dalam kerangka tauhid.
Pendekatan integratif ini diarahkan untuk melahirkan peserta didik yang unggul secara intelektual
sekaligus memiliki kesadaran moral dan spiritual, sehingga pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana
pembentukan manusia yang seimbang antara akal, hati, dan tindakan.

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License.


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PERSEPTIF: Jurnal llmu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 9-16 E-ISSN: 3025-9452
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1il.345

Pendidikan Islam harus mampu merangkul kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi tanpa
kehilangan jati dirinya sebagai pendidikan yang berbasis pada ajaran Islam. Sebagaimana yang
dijelaskan oleh Azra (2020), pendidikan Islam yang baik adalah pendidikan yang tidak hanya
mengajarkan ilmu pengetahuan duniawi, tetapi juga memberikan dasar moral yang kuat yang dibangun
atas dasar tauhid. llmu pengetahuan dan teknologi dalam pendidikan Islam harus dilihat sebagai sarana
untuk meningkatkan kualitas hidup umat manusia, dengan tetap menjaga nilai-nilai keadilan, kasih
sayang, dan tanggung jawab sosial.

Pendekatan integratif ini bertujuan untuk menciptakan sistem pendidikan yang tidak hanya
mencetak individu yang cerdas secara intelektual, tetapi juga bertanggung jawab secara moral dan
sosial. Dalam hal ini, pendidikan Islam harus mampu mengembangkan potensi peserta didik secara
menyeluruh, dengan memberikan perhatian yang seimbang pada penguasaan ilmu pengetahuan,
pengembangan akhlak, dan pembentukan kesadaran spiritual.

Pendidikan Islam sebagai Instrumen Transformasi Sosial

Selain berorientasi pada pembentukan individu, filsafat pendidikan Islam di era modern juga
menempatkan pendidikan sebagai instrumen transformasi sosial, di mana nilai-nilai keadilan, moderasi,
dan tanggung jawab sosial menjadi prinsip utama sebagaimana ditegaskan oleh Lubis (2021) dalam
merespons krisis moral dan degradasi nilai kemanusiaan. Melalui pendidikan, nilai-nilai tersebut
ditransformasikan menjadi kesadaran kolektif yang berkontribusi pada pembentukan masyarakat yang
berkeadaban.

Pendidikan Islam dapat berfungsi sebagai agen perubahan sosial yang aktif, di mana peserta didik
tidak hanya dibentuk untuk menjadi individu yang baik, tetapi juga untuk menjadi anggota masyarakat
yang bertanggung jawab. Seperti yang dijelaskan oleh Lubis (2021), pendidikan Islam harus
menanamkan nilai-nilai sosial dan moral yang relevan dengan tuntutan zaman, seperti keadilan sosial,
kesetaraan, dan keberagaman, agar peserta didik dapat berkontribusi pada masyarakat yang lebih baik.

Melalui pendidikan, nilai-nilai tersebut dapat ditransformasikan menjadi kesadaran kolektif yang
tidak hanya berfungsi untuk mengatasi krisis moral, tetapi juga untuk membangun masyarakat yang
lebih adil dan beradab. Dalam hal ini, pendidikan Islam harus dapat berperan sebagai agen perubahan
yang mampu memperkenalkan ide-ide keadilan dan kesetaraan dalam konteks sosial yang lebih luas
(Stleymanov & Zekrist, 2024).

Pendidikan Islam dalam Konteks Global

Dalam kerangka ini, filsafat pendidikan Islam juga berperan dalam membentuk sistem pendidikan
yang tidak hanya berorientasi pada pendidikan untuk dunia, tetapi juga untuk akhirat. Seperti yang
dijelaskan oleh Sanusi (2017), pendidikan Islam harus mampu menjembatani dua dunia tersebut, yakni
dunia sebagai tempat untuk mencari ilmu dan akhirat sebagai tujuan yang lebih hakiki. Oleh karena itu,
pendidikan Islam tidak hanya sekedar pengajaran ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai sarana untuk
memperbaiki moral, akhlak, dan spiritual peserta didik.

Pendidikan Islam harus dapat membekali peserta didik dengan kemampuan untuk menghadapi
tantangan global, baik dalam konteks teknologi, sosial, maupun budaya, dengan tetap
mempertahankan nilai-nilai yang terkandung dalam ajaran Islam. Dalam hal ini, pendidikan Islam tidak
hanya menjadi tempat untuk memperoleh ilmu pengetahuan, tetapi juga tempat untuk memperkuat

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License.


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PERSEPTIF: Jurnal llmu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 9-16 E-ISSN: 3025-9452
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1il.345

jati diri umat Islam dalam menghadapi globalisasi yang semakin kompleks (Shidgiyah, 2024; Sholikha &
Rosyad, 2025).

KESIMPULAN

Transformasi pendidikan Islam di era modern memerlukan pendekatan yang adaptif dan
transformatif, yang mampu mengintegrasikan kemajuan ilmu pengetahuan dengan nilai-nilai ajaran
Islam. Filsafat pendidikan Islam yang berlandaskan pada prinsip tauhid, keseimbangan antara akal dan
wahyu, serta pembentukan insan kamil, tetap relevan dalam menghadapi tantangan zaman. Pendidikan
Islam tidak hanya berfungsi sebagai sarana transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai wahana
pembentukan karakter, moral, dan spiritualitas peserta didik. Oleh karena itu, pendidikan Islam harus
mampu menghasilkan individu yang cerdas secara intelektual, sekaligus memiliki kesadaran moral dan
spiritual yang tinggi.

Namun, tantangan utama yang dihadapi pendidikan Islam adalah dominasi paradigma pendidikan
yang pragmatis dan sekuler yang menekankan capaian akademik semata. Untuk itu, pendidikan Islam
perlu beradaptasi dengan perkembangan teknologi dan ilmu pengetahuan, namun tetap
mempertahankan nilai-nilai fundamental yang mendasari ajaran Islam. Melalui pendidikan yang
berbasis pada nilai-nilai moral dan spiritual Islam, transformasi pendidikan Islam dapat memberikan
kontribusi dalam membentuk masyarakat yang lebih berkeadilan, toleran, dan bertanggung jawab.

Sebagai kesimpulan, transformasi pendidikan Islam bukan sekadar perubahan struktural, tetapi
lebih kepada upaya untuk menyesuaikan pendidikan dengan kebutuhan zaman, sembari menjaga
keselarasan dengan prinsip-prinsip dasar ajaran Islam. Pendidikan Islam harus mampu menjawab
tantangan global dan sosial tanpa mengorbankan esensi ajaran Islam yang holistik dan integratif.

DAFTAR PUSTAKA

Afifuddin, A., & Ishak, 1. (2023). Landasan filosofis pendidikan Islam: Konstruksi tipologis pendidikan
Islam di era modern. Al-Musannif: Jurnal Pemikiran Islam, 4(2), 1-14. https://doi.org/10.56324/al-
musannif.v4i2.69

Angraini, F., & Alting, M. G. (2024). TRANSFORMASI FILSAFAT MORAL DALAM PENDIDIKAN
ISLAM. Mamba’ul 'Ulum, 20(1), 24-38. https://doi.org/10.54090/mu.384

Azra, A. (2020). Pendidikan Islam: Tradisi dan modernisasi. Kencana.

Dalimunthe, D. S. (2023). Transformasi pendidikan agama Islam: Memperkuat nilai-nilai spiritual, etika,
dan pemahaman keislaman dalam konteks modern. Al-Murabbi: Jurnal Pendidikan Islam, 1(1), 1-
8. https://doi.org/10.62086/al-murabbi.v1i1.426

I-Attas, S. M. N. (2015). Islam and secularism. IBFIM.

Lubis, M. A. (2021). Pendidikan Islam dan tantangan modernitas. Prenadamedia Group.

Mehmood, T., & Siddique, H. M. (2025). Pedagogical principles in the light of Islam and modern
education: A comparative study. Islamic Research Journal, 3(2), 1-10.
https://doi.org/10.63283/irj.03.02/10

Mokhtar, F., Aziz, N., & Tumiran, M. A. (2025). Bridging traditions and innovations of Islamic education
in the modern era. Quantum Journal of Social Sciences and Humanities, 6(2), 45-58.
https://doi.org/10.55197/qjssh.v6i2.640

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License.


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.56324/al-musannif.v4i2.69
https://doi.org/10.56324/al-musannif.v4i2.69
https://doi.org/10.54090/mu.384
https://doi.org/10.62086/al-murabbi.v1i1.426
https://doi.org/10.63283/irj.03.02/10
https://doi.org/10.55197/qjssh.v6i2.640

PERSEPTIF: Jurnal llmu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 9-16 E-ISSN: 3025-9452
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1il.345

Muflihin, A., & Madrah, M. Y. (2019). Implementation of Al-Ghazali's Islamic education philosophy in
the modern era. Jurnal Studi Pendidikan Islam, 2(1), 1-12.
https://doi.org/10.30659/jspi.v2i1.4012

Mujahid. (2023). Transformation of Nahdlatul Ulama (NU) Islamic education: From a religious-
conservative approach to a religious-rational-sociological concept in the modern era. Jurnal
Pendidikan Islam, 12(2), 191-196. https://doi.org/10.14421/jpi.2023.122.191-196

Mujiburrohman, M., & Sayidah, A. (2025). Tinjauan literatur tentang filsafat pendidikan Islam: Relevansi
dan implementasi di era modern. Tsaqofah, 5(1), 1-18.
https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v5i1.4771

Musthofa, F. Z., & Baidi, B. (2025). Kontribusi pemikiran modern terhadap reformasi pendidikan Islam.
Tsaqofah, 5(4), 55-70. https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v5i4.6307

Rachman, L. (2025). Transforming Islamic religious education in response to the challenges of
globalization and modernity. Pelita: ~ Jurnal  Studi  Islam, 2(2), 23-38.
https://doi.org/10.38073/pelita.v2i2.3251

Ridwan, M., Ubaidillah, A., & Maryati, S. (2024). Reactualization of Islamic theology: Towards the
transformation of the Islamic education paradigm in the modern era. EduSoshum: Journal of
Education and Social Sciences and Humanities, 4(1), 1-12.
https://doi.org/10.52366/edusoshum.v4i1.95

Rustandi, F., Ruskandar, A., Habibi, D., et al. (2025). Meneguhkan karakteristik pendidikan Islam dalam
arus diskursus kontemporer. Journal of Education and Social Culture, 1(1), 1-20.
https://doi.org/10.58363/jesc.v1i1.21

Sahin, A. (2018). Education, ethics and Islam. Kube Publishing.

Sanusi, S. (2017). Al-Attas’ philosophy of Islamic education. Proceedings of the Annual International
Conference on Islamic Studies, 1, 1-9. https://doi.org/10.22373/aricis.v1i0.957

Shidgiyah, S. (2024). Pembaharuan pendidikan Islam: Rekonstruksi pemikiran Seyyed Hossein Nasr
tentang pendidikan dan fitrah manusia. Reflektika: Jurnal Keislaman IDIA Prenduan, 19(1), 33-48.
https://doi.org/10.28944/reflektika.v19i1.1625

Sholikha, R., & Rosyad, M. S. (2025). Pemikiran filsuf dalam pendidikan Islam. MIYAH: Jurnal Studi Islam,
21(1), 1-16. https://doi.org/10.33754/miyah.v21i01.1388

Siregar, M. A. H., & Tumiran, T. (2025). Transformasi nilai pendidikan Islam pada era modern: Telaah
terhadap pemikiran Muhammad Ali Pasha. Pendidikan Filsafat dan Agama Islam, 5(0), 1-14.
https://doi.org/10.46576/pfai.v5i0.578

Sdleymanov, A., & Zekrist, R. (2024). Discourses of Islamic philosophy in modern religious education.
Minbar. Islamskie Issledovanid, 17(2), 430-446. https://doi.org/10.31162/2618-9569-2024-17-
2-430-446

Suryadi, A., & Salahuddin, S. (2022). Perspektif Fazlur Rahman tentang modernisasi pendidikan Islam.
Al-Musannif: Jurnal Pemikiran Islam, 3(2), 1-13. https://doi.org/10.56324/al-musannif.v3i2.52

Zaman, M. (2017). Islamic education: Philosophy. In M. Zaman (Ed.), Islamic education (pp. 1-34).
Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-319-53620-0 2-1

Zed, M. (2018). Metode penelitian kepustakaan. Yayasan Pustaka Obor Indonesia

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License.


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30659/jspi.v2i1.4012
https://doi.org/10.14421/jpi.2023.122.191-196
https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v5i1.4771
https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v5i4.6307
https://doi.org/10.38073/pelita.v2i2.3251
https://doi.org/10.52366/edusoshum.v4i1.95
https://doi.org/10.58363/jesc.v1i1.21
https://doi.org/10.22373/aricis.v1i0.957
https://doi.org/10.28944/reflektika.v19i1.1625
https://doi.org/10.33754/miyah.v21i01.1388
https://doi.org/10.46576/pfai.v5i0.578
https://doi.org/10.31162/2618-9569-2024-17-2-430-446
https://doi.org/10.31162/2618-9569-2024-17-2-430-446
https://doi.org/10.56324/al-musannif.v3i2.52
https://doi.org/10.1007/978-3-319-53620-0_2-1

