
 

PERSEPTIF: Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora 
2023, Vol. 1, No. 1, pp. 9-16 

E-ISSN: 3025-9452 
 

 

 Corresponding author: haidaralfatih@gmail.com    Copyright © 2023, the author(s) 

 
 

9 

Transformasi Pendidikan dalam Islam: Menjelajahi Filsafat 
Pendidikan Islam di Era Modern 

 
Haidar M. Alfatih1, Nurul Aini2 

(1,2) Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Aqidah Al-Hasyimiyah, Indonesia 
 

Abstrak: Transformasi pendidikan dalam Islam merupakan respons terhadap dinamika 
sosial, budaya, dan perkembangan ilmu pengetahuan di era modern. Pendidikan Islam 
tidak hanya berfungsi sebagai sarana transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai 
wahana pembentukan karakter, moral, dan spiritual peserta didik. Artikel ini bertujuan 
untuk mengkaji filsafat pendidikan Islam dalam konteks modern dengan menelaah 
prinsip-prinsip dasar pendidikan Islam serta relevansinya terhadap tantangan 
pendidikan kontemporer. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui 
studi pustaka dengan menganalisis karya-karya klasik dan pemikiran modern tentang 
filsafat pendidikan Islam. Hasil kajian menunjukkan bahwa filsafat pendidikan Islam 
memiliki landasan yang kuat dalam nilai tauhid, keseimbangan antara akal dan wahyu, 
serta integrasi antara ilmu pengetahuan dan akhlak. Dalam konteks modern, pendidikan 
Islam dituntut untuk bersifat adaptif dan transformatif tanpa meninggalkan nilai-nilai 
fundamental ajaran Islam. Oleh karena itu, transformasi pendidikan Islam perlu 
diarahkan pada pengembangan sistem pendidikan yang mampu menjawab tantangan 
global sekaligus menjaga identitas dan tujuan pendidikan Islam secara holistik. 

Abstract: The transformation of education in Islam is a response to the social, cultural, and 
scientific developments in the modern era. Islamic education not only functions as a means 
of transferring knowledge but also as a medium for shaping the character, morality, and 
spirituality of students. This article aims to examine the philosophy of Islamic education in 
the modern context by exploring the basic principles of Islamic education and their relevance 
to contemporary educational challenges. The research uses a qualitative approach through 
a literature review, analyzing classical works and modern thoughts on the philosophy of 
Islamic education. The findings indicate that the philosophy of Islamic education is grounded 
in the values of tawhid, the balance between reason and revelation, and the integration of 
knowledge and ethics. In the modern context, Islamic education is required to be adaptive 
and transformative without compromising the fundamental values of Islamic teachings. 
Therefore, the transformation of Islamic education should focus on developing an education 
system that can address global challenges while preserving the identity and holistic goals of 
Islamic education. 

Article history: 
Received: 11 May 2023 
Revised: 25 June 2023 
Accepted: 16 July 2023 
Published: 22 August 2023 
 
 
 
Kata kunci: 
pendidikan Islam, filsafat 
pendidikan Islam, transformasi 
pendidikan, era modern 
 
 
 

Keyword:  
Islamic education, philosophy of 
Islamic education, educational 
transformation, modern era 

This is an open-access article under the CC-BY-SA License. 

 

How to cite:  Alfatih, H. M., & Aini, N. (2023). Transformasi Pendidikan dalam Islam: Menjelajahi Filsafat Pendidikan Islam di Era Modern. 
PERSEPTIF: Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora, 1(1), 9–16. https://doi.org/10.70716/perseptif.v1i1.345 
 

PENDAHULUAN 

Perkembangan globalisasi, kemajuan teknologi, serta perubahan sosial yang cepat di era modern 
telah membawa implikasi signifikan terhadap dunia pendidikan, termasuk pendidikan Islam. Pendidikan 
Islam saat ini dihadapkan pada tantangan multidimensional, mulai dari tuntutan kompetensi abad ke-
21, integrasi teknologi digital, hingga krisis nilai dan moral dalam kehidupan masyarakat modern. 
Kondisi tersebut menuntut adanya transformasi pendidikan Islam yang tidak hanya berorientasi pada 
penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan karakter dan spiritualitas peserta didik 
(Hidayat & Suryana, 2018; Hashim, 2017). 

https://journal.kalibra.or.id/index.php/emis/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.70716/perseptif.v1i1.345
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


PERSEPTIF: Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 9-16 
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1i1.345 

E-ISSN: 3025-9452 

 

 

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License. 

 
 

10 

Pendidikan Islam yang dulu berfungsi sebagai alat pembentukan moral dan spiritual individu kini 
harus mampu menjawab tantangan zaman, terutama dengan hadirnya revolusi industri 4.0 yang 
mengharuskan setiap sistem pendidikan untuk lebih adaptif terhadap perkembangan ilmu pengetahuan 
dan teknologi. Seiring dengan globalisasi, pendidikan Islam juga harus berfungsi untuk 
menginternalisasi nilai-nilai sosial dan budaya yang relevan dengan masyarakat modern tanpa 
meninggalkan esensi ajaran Islam. Hal ini menjadi sangat penting mengingat banyaknya pengaruh 
budaya luar yang dapat mempengaruhi kehidupan sosial dan spiritual masyarakat Muslim (Nasr, 2019; 
Azra, 2020). 

Dalam konteks ini, filsafat pendidikan Islam memiliki peran strategis sebagai landasan konseptual 
dalam merumuskan arah dan tujuan pendidikan. Filsafat pendidikan Islam menekankan keseimbangan 
antara aspek intelektual, moral, dan spiritual dengan berlandaskan pada nilai tauhid, integrasi akal dan 
wahyu, serta tujuan pembentukan insan kamil. Namun, di era modern, nilai-nilai filosofis tersebut 
sering kali mengalami tantangan akibat dominasi paradigma pendidikan sekuler dan pragmatis yang 
lebih menekankan capaian akademik dan keterampilan teknis semata (Sahin, 2018; Al-Attas, 2015). 

Menurut Al-Attas (2015), pendidikan Islam yang benar-benar menekankan pada tauhid sebagai 
basis utama pendidikan adalah pendidikan yang mengarahkan peserta didik untuk memahami 
hubungan mereka dengan Tuhan, sesama manusia, dan alam semesta secara holistik. Pendidikan 
tersebut tidak hanya sekedar transfer ilmu, melainkan juga sebagai upaya untuk membentuk karakter 
yang berlandaskan pada nilai-nilai moral dan spiritual Islam. Dalam hal ini, transformasi pendidikan 
Islam harus tetap menjaga keselarasan antara pengetahuan duniawi dan ukhrawi, agar peserta didik 
tidak hanya cerdas dalam ilmu pengetahuan, tetapi juga memiliki kepribadian yang baik serta 
bertanggung jawab atas tindakan mereka di dunia dan akhirat. 

Namun demikian, tantangan utama yang dihadapi pendidikan Islam adalah bagaimana 
mengintegrasikan ilmu pengetahuan modern dengan nilai-nilai Islam dalam sistem pendidikan yang 
lebih kontemporer. Dalam hal ini, pendidikan Islam harus beradaptasi dengan perkembangan teknologi 
tanpa mengabaikan prinsip dasar ajaran Islam yang mencakup aspek moral, etika, dan sosial. Seperti 
yang diungkapkan oleh Zarkasyi (2016), tantangan terbesar dalam pendidikan Islam adalah bagaimana 
menyelaraskan pendidikan berbasis agama dengan kebutuhan dunia modern, yang semakin 
berkembang pesat. 

Transformasi pendidikan Islam bukan berarti meninggalkan nilai-nilai dasar ajaran Islam, 
melainkan melakukan reinterpretasi dan reaktualisasi konsep pendidikan agar tetap relevan dengan 
konteks zaman. Pendidikan Islam dituntut untuk bersifat adaptif terhadap perkembangan ilmu 
pengetahuan dan teknologi, sekaligus transformatif dalam menanamkan nilai-nilai etika, keadilan, dan 
tanggung jawab sosial. Menurut Sahin (2018), salah satu upaya untuk menjawab tantangan ini adalah 
dengan mengembangkan pendekatan integratif yang menggabungkan ilmu pengetahuan modern 
dengan prinsip-prinsip Islam yang melibatkan akal dan wahyu. 

Pendekatan ini bertujuan untuk menciptakan sistem pendidikan yang tidak hanya mencetak 
individu yang cerdas secara intelektual, tetapi juga bertanggung jawab secara moral dan sosial. Dalam 
kerangka ini, filsafat pendidikan Islam dapat memberikan panduan penting dalam merumuskan 
kebijakan pendidikan yang berorientasi pada pembentukan karakter, pengembangan akhlak, dan 
pemberdayaan spiritual peserta didik. Dengan demikian, transformasi pendidikan Islam harus 
diarahkan untuk menciptakan pendidikan yang bersifat holistik, tidak hanya menekankan pada 
penguasaan pengetahuan, tetapi juga pada pengembangan sikap dan perilaku yang baik. 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


PERSEPTIF: Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 9-16 
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1i1.345 

E-ISSN: 3025-9452 

 

 

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License. 

 
 

11 

Salah satu contoh implementasi filsafat pendidikan Islam di era modern adalah pengembangan 
kurikulum yang berfokus pada pembentukan insan kamil, yaitu individu yang tidak hanya cerdas dalam 
ilmu pengetahuan, tetapi juga memiliki akhlak yang mulia dan kesadaran spiritual yang tinggi. 
Pendidikan semacam ini tidak hanya mengajarkan keterampilan teknis, tetapi juga mengembangkan 
rasa tanggung jawab terhadap masyarakat, lingkungan, dan agama. Sebagaimana dijelaskan oleh 
Zarkasyi (2016), pendidikan Islam di era modern harus mampu mengembangkan nilai-nilai etika dan 
moral yang dapat membantu peserta didik untuk menghadapi tantangan global dan sosial yang semakin 
kompleks. 

Selain itu, era modern juga menuntut pendidikan Islam untuk berperan aktif dalam membangun 
peradaban yang berkeadaban. Pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai institusi keagamaan, 
tetapi juga sebagai agen perubahan sosial yang mampu menjawab persoalan kemanusiaan global, 
seperti ketimpangan sosial, krisis moral, dan degradasi nilai spiritual. Oleh karena itu, transformasi 
pendidikan Islam perlu diletakkan dalam kerangka filsafat pendidikan yang holistik dan kontekstual, 
sehingga mampu menjembatani nilai-nilai tradisional Islam dengan tuntutan modernitas (Zarkasyi, 
2016; Lubis, 2021). 

Melalui pendidikan, nilai-nilai tersebut ditransformasikan menjadi kesadaran kolektif yang 
berkontribusi pada pembentukan masyarakat yang berkeadaban. Seperti yang dikemukakan oleh Azra 
(2020), pendidikan Islam harus mampu mengintegrasikan aspek spiritual dan sosial dengan 
perkembangan ilmu pengetahuan, guna menciptakan individu yang tidak hanya unggul dalam 
kompetensi akademik, tetapi juga memiliki rasa tanggung jawab terhadap masyarakat dan lingkungan 
sekitar. 

Dalam konteks ini, pendidikan Islam dapat berfungsi sebagai instrumen untuk membangun 
masyarakat yang lebih berkeadilan, toleran, dan penuh kasih sayang. Pendidikan yang berbasis pada 
nilai-nilai Islam, menurut Zarkasyi (2016), dapat mengatasi berbagai persoalan sosial yang dihadapi oleh 
masyarakat modern, termasuk ketimpangan sosial, ketidakadilan ekonomi, dan degradasi moral. 
Pendidikan Islam diharapkan tidak hanya membentuk individu yang cerdas, tetapi juga 
mengembangkan kesadaran sosial dan moral yang tinggi, sehingga dapat berperan aktif dalam 
membangun peradaban yang berkeadaban. 

Filsafat pendidikan Islam yang berlandaskan pada prinsip tauhid, keseimbangan antara akal dan 
wahyu, serta tujuan pembentukan insan kamil, tetap relevan di era modern. Seiring dengan 
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi, pendidikan Islam harus mampu beradaptasi dengan 
dinamika zaman tanpa mengorbankan nilai-nilai dasar ajaran Islam. Dalam hal ini, pendidikan Islam tidak 
hanya dituntut untuk meningkatkan kompetensi intelektual peserta didik, tetapi juga harus 
memperhatikan pembentukan karakter dan akhlak yang mulia. Seperti yang diungkapkan oleh Sahin 
(2018), pendidikan Islam yang berbasis pada nilai-nilai moral dan spiritual dapat membantu peserta 
didik untuk menghadapi tantangan zaman dan membangun masyarakat yang lebih berkeadaban. 

Pendidikan Islam yang berlandaskan pada filsafat ini juga memberikan arahan yang jelas bagi 
pengembangan sistem pendidikan yang mampu menjawab tantangan global dan lokal. Filsafat 
pendidikan Islam, dengan prinsip integrasi ilmu pengetahuan dan akhlak, mampu mengarahkan peserta 
didik untuk tidak hanya cerdas dalam ilmu pengetahuan, tetapi juga memiliki kesadaran moral yang 
tinggi. Oleh karena itu, transformasi pendidikan Islam harus berfokus pada pengembangan sistem 
pendidikan yang mampu menjawab tantangan global sekaligus menjaga identitas dan tujuan 
pendidikan Islam secara holistik (Azra, 2020; Lubis, 2021). 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


PERSEPTIF: Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 9-16 
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1i1.345 

E-ISSN: 3025-9452 

 

 

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License. 

 
 

12 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji transformasi 
pendidikan dalam Islam melalui perspektif filsafat pendidikan Islam di era modern. Kajian ini berfokus 
pada analisis prinsip-prinsip filosofis pendidikan Islam serta relevansinya dalam menghadapi tantangan 
pendidikan kontemporer. Dengan pendekatan kajian pustaka terhadap pemikiran-pemikiran mutakhir, 
artikel ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dalam pengembangan pendidikan Islam 
yang berorientasi pada keseimbangan antara kemajuan intelektual dan pembentukan nilai-nilai 
keislaman. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library 
research). Metode ini dipilih karena penelitian berfokus pada kajian konseptual dan filosofis mengenai 
pendidikan Islam, khususnya dalam menelaah prinsip-prinsip filsafat pendidikan Islam serta 
relevansinya dalam konteks pendidikan modern. Studi pustaka memungkinkan peneliti untuk 
menganalisis gagasan dan pemikiran secara mendalam melalui sumber-sumber tertulis yang relevan 
(Zed, 2018).Sumber data penelitian terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder. Sumber primer 
meliputi karya-karya pemikir pendidikan Islam dan artikel ilmiah yang membahas filsafat pendidikan 
Islam di era modern. Sumber sekunder berupa buku akademik dan jurnal ilmiah yang relevan dengan 
tema transformasi pendidikan Islam, khususnya terbitan sepuluh tahun terakhir. 

Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara sistematis dengan menyeleksi 
sumber berdasarkan relevansi topik dan kredibilitas akademik. Data yang telah dikumpulkan kemudian 
dianalisis menggunakan analisis isi (content analysis) untuk mengidentifikasi konsep, tema, dan gagasan 

utama yang berkaitan dengan transformasi pendidikan Islam. Analisis dilakukan secara deskriptif dan 
interpretatif untuk memperoleh pemahaman yang komprehensif terhadap objek kajian (Sugiyono, 
2020). 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Landasan Konseptual Filsafat Pendidikan Islam 

Hasil kajian menunjukkan bahwa filsafat pendidikan Islam memiliki landasan konseptual yang 
kokoh dalam membentuk arah dan tujuan pendidikan, baik pada masa klasik maupun dalam konteks 
modern, di mana pendidikan Islam dipahami sebagai proses ta’dīb yang menekankan pembentukan 
manusia seutuhnya sebagaimana dijelaskan oleh Al-Attas (2015) dalam kerangka pendidikan berbasis 
tauhid. Konsep ini menempatkan pendidikan tidak semata-mata sebagai proses penguasaan ilmu 
pengetahuan, tetapi juga sebagai sarana internalisasi nilai moral, spiritual, dan sosial secara terpadu. 

Proses ta’dīb dalam pendidikan Islam bertujuan untuk menciptakan individu yang tidak hanya 
memiliki pengetahuan, tetapi juga sikap dan perilaku yang mencerminkan nilai-nilai Islam, seperti 
keadilan, toleransi, kejujuran, dan tanggung jawab sosial. Menurut Nasr (2019), pendidikan Islam adalah 
alat yang sangat penting dalam membentuk karakter moral dan spiritual individu, sehingga 
menghasilkan manusia yang memiliki keseimbangan antara dimensi intelektual, moral, dan spiritual. 

Filsafat pendidikan Islam yang berlandaskan pada tauhid juga mengajarkan bahwa segala 
pengetahuan yang diperoleh harus dipahami dalam kerangka keimanan kepada Tuhan. Ini mengarah 
pada pengembangan akhlak yang mulia, di mana manusia tidak hanya dipandang sebagai individu yang 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


PERSEPTIF: Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 9-16 
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1i1.345 

E-ISSN: 3025-9452 

 

 

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License. 

 
 

13 

mencari pengetahuan, tetapi juga sebagai makhluk yang memiliki tanggung jawab moral kepada Tuhan 
dan sesama manusia. Dalam hal ini, pendidikan Islam tidak bisa dipisahkan dari aspek spiritual, yang 
menuntut peserta didik untuk senantiasa berusaha mencapai kesempurnaan hidup dengan 
berlandaskan pada nilai-nilai Islam (Al-Attas, 2015). 

Tantangan Pendidikan Islam di Era Modern 

Dalam konteks era modern, filsafat pendidikan Islam menghadapi tantangan serius akibat 
dominasi paradigma pendidikan yang bersifat pragmatis dan instrumental, yang menurut Sahin (2018) 
cenderung menekankan efisiensi, keterampilan teknis, dan capaian akademik dibandingkan 
pengembangan nilai dan spiritualitas. Pendidikan modern seringkali lebih menekankan pada 
pencapaian hasil yang dapat diukur secara kuantitatif, seperti skor ujian dan sertifikasi keterampilan, 
tanpa memberikan perhatian yang cukup pada pembentukan karakter dan pengembangan moral 
peserta didik. 

Kondisi tersebut menciptakan ketegangan antara tujuan pendidikan Islam yang holistik dengan 
tuntutan sistem pendidikan modern yang kompetitif. Pendidikan Islam yang mengedepankan 
keseimbangan antara ilmu pengetahuan, moralitas, dan spiritualitas harus mampu bersaing dengan 
paradigma pendidikan yang lebih sekuler dan pragmatis yang mendominasi sistem pendidikan global 
saat ini. Seperti yang diungkapkan oleh Zarkasyi (2016), pendidikan Islam perlu melakukan penyesuaian 
agar tetap relevan dengan perkembangan zaman, namun tetap berlandaskan pada nilai-nilai dasar 
ajaran Islam. 

Salah satu tantangan utama adalah bagaimana menanggapi dominasi teknologi dan digitalisasi 
dalam dunia pendidikan. Sebagai contoh, kehadiran pendidikan berbasis teknologi informasi dan 
komunikasi (TIK) membawa dampak yang besar terhadap cara belajar dan mengajar di dunia pendidikan 
Islam. Penggunaan teknologi digital dalam pendidikan, seperti e-learning dan platform pendidikan 
online, memerlukan pendidikan Islam untuk melakukan adaptasi terhadap penggunaan media digital 
dalam proses pembelajaran, tanpa mengorbankan esensi pendidikan yang berlandaskan pada nilai-nilai 
Islam (Lubis, 2021). 

Selain itu, krisis nilai dan moral yang terjadi di masyarakat modern juga menjadi tantangan besar 
bagi pendidikan Islam. Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi yang pesat, jika tidak disertai dengan 
penguatan nilai-nilai moral dan spiritual, dapat menyebabkan individualisme, materialisme, dan 
sekularisme yang mengancam keseimbangan kehidupan sosial dan spiritual masyarakat. Dalam hal ini, 
pendidikan Islam harus mengambil peran aktif dalam membentuk kesadaran moral dan sosial peserta 
didik agar mereka dapat hidup seimbang dalam masyarakat modern yang semakin kompleks dan 
pluralistik (Azra, 2020). 

Integrasi Ilmu Pengetahuan Modern dan Nilai-Nilai Islam 

Transformasi pendidikan Islam tercermin dalam upaya integrasi antara ilmu pengetahuan modern 
dan nilai-nilai keislaman, yang dalam pandangan Azra (2020) bertujuan menghapus dikotomi antara 
ilmu agama dan ilmu umum dengan menempatkan seluruh disiplin ilmu dalam kerangka tauhid. 
Pendekatan integratif ini diarahkan untuk melahirkan peserta didik yang unggul secara intelektual 
sekaligus memiliki kesadaran moral dan spiritual, sehingga pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana 
pembentukan manusia yang seimbang antara akal, hati, dan tindakan. 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


PERSEPTIF: Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 9-16 
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1i1.345 

E-ISSN: 3025-9452 

 

 

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License. 

 
 

14 

Pendidikan Islam harus mampu merangkul kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi tanpa 
kehilangan jati dirinya sebagai pendidikan yang berbasis pada ajaran Islam. Sebagaimana yang 
dijelaskan oleh Azra (2020), pendidikan Islam yang baik adalah pendidikan yang tidak hanya 
mengajarkan ilmu pengetahuan duniawi, tetapi juga memberikan dasar moral yang kuat yang dibangun 
atas dasar tauhid. Ilmu pengetahuan dan teknologi dalam pendidikan Islam harus dilihat sebagai sarana 
untuk meningkatkan kualitas hidup umat manusia, dengan tetap menjaga nilai-nilai keadilan, kasih 
sayang, dan tanggung jawab sosial. 

Pendekatan integratif ini bertujuan untuk menciptakan sistem pendidikan yang tidak hanya 
mencetak individu yang cerdas secara intelektual, tetapi juga bertanggung jawab secara moral dan 
sosial. Dalam hal ini, pendidikan Islam harus mampu mengembangkan potensi peserta didik secara 
menyeluruh, dengan memberikan perhatian yang seimbang pada penguasaan ilmu pengetahuan, 
pengembangan akhlak, dan pembentukan kesadaran spiritual. 

Pendidikan Islam sebagai Instrumen Transformasi Sosial 

Selain berorientasi pada pembentukan individu, filsafat pendidikan Islam di era modern juga 
menempatkan pendidikan sebagai instrumen transformasi sosial, di mana nilai-nilai keadilan, moderasi, 
dan tanggung jawab sosial menjadi prinsip utama sebagaimana ditegaskan oleh Lubis (2021) dalam 
merespons krisis moral dan degradasi nilai kemanusiaan. Melalui pendidikan, nilai-nilai tersebut 
ditransformasikan menjadi kesadaran kolektif yang berkontribusi pada pembentukan masyarakat yang 
berkeadaban. 

Pendidikan Islam dapat berfungsi sebagai agen perubahan sosial yang aktif, di mana peserta didik 
tidak hanya dibentuk untuk menjadi individu yang baik, tetapi juga untuk menjadi anggota masyarakat 
yang bertanggung jawab. Seperti yang dijelaskan oleh Lubis (2021), pendidikan Islam harus 
menanamkan nilai-nilai sosial dan moral yang relevan dengan tuntutan zaman, seperti keadilan sosial, 
kesetaraan, dan keberagaman, agar peserta didik dapat berkontribusi pada masyarakat yang lebih baik. 

Melalui pendidikan, nilai-nilai tersebut dapat ditransformasikan menjadi kesadaran kolektif yang 
tidak hanya berfungsi untuk mengatasi krisis moral, tetapi juga untuk membangun masyarakat yang 
lebih adil dan beradab. Dalam hal ini, pendidikan Islam harus dapat berperan sebagai agen perubahan 
yang mampu memperkenalkan ide-ide keadilan dan kesetaraan dalam konteks sosial yang lebih luas 
(Süleymanov & Zekrist, 2024). 

Pendidikan Islam dalam Konteks Global 

Dalam kerangka ini, filsafat pendidikan Islam juga berperan dalam membentuk sistem pendidikan 
yang tidak hanya berorientasi pada pendidikan untuk dunia, tetapi juga untuk akhirat. Seperti yang 
dijelaskan oleh Sanusi (2017), pendidikan Islam harus mampu menjembatani dua dunia tersebut, yakni 
dunia sebagai tempat untuk mencari ilmu dan akhirat sebagai tujuan yang lebih hakiki. Oleh karena itu, 
pendidikan Islam tidak hanya sekedar pengajaran ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai sarana untuk 
memperbaiki moral, akhlak, dan spiritual peserta didik. 

Pendidikan Islam harus dapat membekali peserta didik dengan kemampuan untuk menghadapi 
tantangan global, baik dalam konteks teknologi, sosial, maupun budaya, dengan tetap 
mempertahankan nilai-nilai yang terkandung dalam ajaran Islam. Dalam hal ini, pendidikan Islam tidak 
hanya menjadi tempat untuk memperoleh ilmu pengetahuan, tetapi juga tempat untuk memperkuat 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


PERSEPTIF: Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 9-16 
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1i1.345 

E-ISSN: 3025-9452 

 

 

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License. 

 
 

15 

jati diri umat Islam dalam menghadapi globalisasi yang semakin kompleks (Shidqiyah, 2024; Sholikha & 
Rosyad, 2025). 

KESIMPULAN 

Transformasi pendidikan Islam di era modern memerlukan pendekatan yang adaptif dan 
transformatif, yang mampu mengintegrasikan kemajuan ilmu pengetahuan dengan nilai-nilai ajaran 
Islam. Filsafat pendidikan Islam yang berlandaskan pada prinsip tauhid, keseimbangan antara akal dan 
wahyu, serta pembentukan insan kamil, tetap relevan dalam menghadapi tantangan zaman. Pendidikan 
Islam tidak hanya berfungsi sebagai sarana transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai wahana 
pembentukan karakter, moral, dan spiritualitas peserta didik. Oleh karena itu, pendidikan Islam harus 
mampu menghasilkan individu yang cerdas secara intelektual, sekaligus memiliki kesadaran moral dan 
spiritual yang tinggi. 

Namun, tantangan utama yang dihadapi pendidikan Islam adalah dominasi paradigma pendidikan 
yang pragmatis dan sekuler yang menekankan capaian akademik semata. Untuk itu, pendidikan Islam 
perlu beradaptasi dengan perkembangan teknologi dan ilmu pengetahuan, namun tetap 
mempertahankan nilai-nilai fundamental yang mendasari ajaran Islam. Melalui pendidikan yang 
berbasis pada nilai-nilai moral dan spiritual Islam, transformasi pendidikan Islam dapat memberikan 
kontribusi dalam membentuk masyarakat yang lebih berkeadilan, toleran, dan bertanggung jawab. 

Sebagai kesimpulan, transformasi pendidikan Islam bukan sekadar perubahan struktural, tetapi 
lebih kepada upaya untuk menyesuaikan pendidikan dengan kebutuhan zaman, sembari menjaga 
keselarasan dengan prinsip-prinsip dasar ajaran Islam. Pendidikan Islam harus mampu menjawab 
tantangan global dan sosial tanpa mengorbankan esensi ajaran Islam yang holistik dan integratif.  

DAFTAR PUSTAKA 

Afifuddin, A., & Ishak, I. (2023). Landasan filosofis pendidikan Islam: Konstruksi tipologis pendidikan 
Islam di era modern. Al-Musannif: Jurnal Pemikiran Islam, 4(2), 1–14. https://doi.org/10.56324/al-
musannif.v4i2.69 

Angraini, F., & Alting, M. G. (2024). TRANSFORMASI FILSAFAT MORAL DALAM PENDIDIKAN 
ISLAM. Mamba’ul ’Ulum, 20(1), 24–38. https://doi.org/10.54090/mu.384 

Azra, A. (2020). Pendidikan Islam: Tradisi dan modernisasi. Kencana. 
Dalimunthe, D. S. (2023). Transformasi pendidikan agama Islam: Memperkuat nilai-nilai spiritual, etika, 

dan pemahaman keislaman dalam konteks modern. Al-Murabbi: Jurnal Pendidikan Islam, 1(1), 1–
8. https://doi.org/10.62086/al-murabbi.v1i1.426 

l-Attas, S. M. N. (2015). Islam and secularism. IBFIM. 
Lubis, M. A. (2021). Pendidikan Islam dan tantangan modernitas. Prenadamedia Group. 
Mehmood, T., & Siddique, H. M. (2025). Pedagogical principles in the light of Islam and modern 

education: A comparative study. Islamic Research Journal, 3(2), 1–10. 
https://doi.org/10.63283/irj.03.02/10 

Mokhtar, F., Aziz, N., & Tumiran, M. A. (2025). Bridging traditions and innovations of Islamic education 
in the modern era. Quantum Journal of Social Sciences and Humanities, 6(2), 45–58. 
https://doi.org/10.55197/qjssh.v6i2.640 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.56324/al-musannif.v4i2.69
https://doi.org/10.56324/al-musannif.v4i2.69
https://doi.org/10.54090/mu.384
https://doi.org/10.62086/al-murabbi.v1i1.426
https://doi.org/10.63283/irj.03.02/10
https://doi.org/10.55197/qjssh.v6i2.640


PERSEPTIF: Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora, 2023, 1(1), pp. 9-16 
DOI: https://doi.org/10.70716/perseptif.v1i1.345 

E-ISSN: 3025-9452 

 

 

Copyright © 2023, the author(s). This is an open access article under the CC-BY-SA License. 

 
 

16 

Muflihin, A., & Madrah, M. Y. (2019). Implementation of Al-Ghazali’s Islamic education philosophy in 
the modern era. Jurnal Studi Pendidikan Islam, 2(1), 1–12. 
https://doi.org/10.30659/jspi.v2i1.4012 

Mujahid. (2023). Transformation of Nahdlatul Ulama (NU) Islamic education: From a religious-
conservative approach to a religious-rational-sociological concept in the modern era. Jurnal 
Pendidikan Islam, 12(2), 191–196. https://doi.org/10.14421/jpi.2023.122.191-196 

Mujiburrohman, M., & Sayidah, A. (2025). Tinjauan literatur tentang filsafat pendidikan Islam: Relevansi 
dan implementasi di era modern. Tsaqofah, 5(1), 1–18. 
https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v5i1.4771 

Musthofa, F. Z., & Baidi, B. (2025). Kontribusi pemikiran modern terhadap reformasi pendidikan Islam. 
Tsaqofah, 5(4), 55–70. https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v5i4.6307 

Rachman, L. (2025). Transforming Islamic religious education in response to the challenges of 
globalization and modernity. Pelita: Jurnal Studi Islam, 2(2), 23–38. 
https://doi.org/10.38073/pelita.v2i2.3251 

Ridwan, M., Ubaidillah, A., & Maryati, S. (2024). Reactualization of Islamic theology: Towards the 
transformation of the Islamic education paradigm in the modern era. EduSoshum: Journal of 
Education and Social Sciences and Humanities, 4(1), 1–12. 
https://doi.org/10.52366/edusoshum.v4i1.95 

Rustandi, F., Ruskandar, A., Habibi, D., et al. (2025). Meneguhkan karakteristik pendidikan Islam dalam 
arus diskursus kontemporer. Journal of Education and Social Culture, 1(1), 1–20. 
https://doi.org/10.58363/jesc.v1i1.21 

Sahin, A. (2018). Education, ethics and Islam. Kube Publishing. 
Sanusi, S. (2017). Al-Attas’ philosophy of Islamic education. Proceedings of the Annual International 

Conference on Islamic Studies, 1, 1–9. https://doi.org/10.22373/aricis.v1i0.957 
Shidqiyah, S. (2024). Pembaharuan pendidikan Islam: Rekonstruksi pemikiran Seyyed Hossein Nasr 

tentang pendidikan dan fitrah manusia. Reflektika: Jurnal Keislaman IDIA Prenduan, 19(1), 33–48. 
https://doi.org/10.28944/reflektika.v19i1.1625 

Sholikha, R., & Rosyad, M. S. (2025). Pemikiran filsuf dalam pendidikan Islam. MIYAH: Jurnal Studi Islam, 
21(1), 1–16. https://doi.org/10.33754/miyah.v21i01.1388 

Siregar, M. A. H., & Tumiran, T. (2025). Transformasi nilai pendidikan Islam pada era modern: Telaah 
terhadap pemikiran Muhammad Ali Pasha. Pendidikan Filsafat dan Agama Islam, 5(0), 1–14. 
https://doi.org/10.46576/pfai.v5i0.578 

Süleymanov, A., & Zekrist, R. (2024). Discourses of Islamic philosophy in modern religious education. 
Minbar. Islamskie Issledovaniâ, 17(2), 430–446. https://doi.org/10.31162/2618-9569-2024-17-
2-430-446 

Suryadi, A., & Salahuddin, S. (2022). Perspektif Fazlur Rahman tentang modernisasi pendidikan Islam. 
Al-Musannif: Jurnal Pemikiran Islam, 3(2), 1–13. https://doi.org/10.56324/al-musannif.v3i2.52 

Zaman, M. (2017). Islamic education: Philosophy. In M. Zaman (Ed.), Islamic education (pp. 1–34). 
Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-319-53620-0_2-1 

Zed, M. (2018). Metode penelitian kepustakaan. Yayasan Pustaka Obor Indonesia 
 
 
 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30659/jspi.v2i1.4012
https://doi.org/10.14421/jpi.2023.122.191-196
https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v5i1.4771
https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v5i4.6307
https://doi.org/10.38073/pelita.v2i2.3251
https://doi.org/10.52366/edusoshum.v4i1.95
https://doi.org/10.58363/jesc.v1i1.21
https://doi.org/10.22373/aricis.v1i0.957
https://doi.org/10.28944/reflektika.v19i1.1625
https://doi.org/10.33754/miyah.v21i01.1388
https://doi.org/10.46576/pfai.v5i0.578
https://doi.org/10.31162/2618-9569-2024-17-2-430-446
https://doi.org/10.31162/2618-9569-2024-17-2-430-446
https://doi.org/10.56324/al-musannif.v3i2.52
https://doi.org/10.1007/978-3-319-53620-0_2-1

